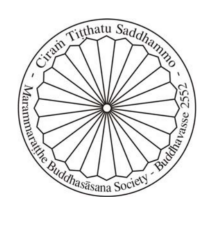
## Chatthasangītipiṭakam

# Suttantapiṭake Khuddakanikāye

# MAHĀNIDDESAPĀĻI



Buddhavasse 2552 Marammavasse 1370 AD. 2008

#### Romanized from Myanmar version printed in 2000

© Buddhasāsana Society

### Pāļi Series 24

First published in 2008 by Ministry of Religious Affairs Yangon, Myanmar

# THE PĀĻI ALPHABET IN BURMESE AND ROMAN CHARACTERS

| C   | FΙ | W  | O  | V |
|-----|----|----|----|---|
| • • |    | vv | ι, | v |

| VOWELS       |            |          |     |          |        |        |              |                   |       |        |      |       |                   |
|--------------|------------|----------|-----|----------|--------|--------|--------------|-------------------|-------|--------|------|-------|-------------------|
| න <i>ව</i>   | <b>ì</b> : | නා ā     | တ္တ | i        | නු     | ī      | ը ս          | l                 | දී ū  |        | e e  |       | သ ၀               |
|              |            |          | CO  |          |        | TS W   |              |                   | EL "A | ,,     |      |       |                   |
|              |            | က        | ka  | ə k      | tha    | o ga   | ì            | ဃ ဥ               | ha    | c na   |      |       |                   |
|              |            | o (      | ca  | ဆ        | cha    | е ja   |              | ဈ jh              | ıa    | ըña    |      |       |                   |
|              |            | •        | a   | _        |        | ခု da  |              |                   |       |        |      |       |                   |
|              |            |          |     |          |        | з da   |              |                   |       | •      |      |       |                   |
|              |            | οĮ       | oa  | o p      | ha     | ဗ ba   | ì            | ဘ b               | ha    | မ ma   | ı    |       |                   |
| ω y          | a c        | ra ra    | ∾ . | la       | o V    | 'a     | သေ S         | a                 | တ h   | a      | ę ļa | •     | ṁ                 |
|              |            |          |     |          |        | IN CO  |              |                   |       |        |      |       |                   |
| _ <b>_</b> . | _1 = ā     | <u> </u> | i . | <u> </u> | τ      | -( = u | īL           | -[ = <sup>[</sup> | Ū a   | s- = e | . (  | ചേ ചീ | <b>=</b> O        |
| თ ka         | ကာ ka      | ā ကိ     | ki  | ကိ       | kī     | ကု k   | u            | ကူ k              | ū     | ကေ k   | (e   | ကော ါ | 02                |
| ວ kha        | อ์ khā     |          |     |          |        |        |              |                   |       |        |      | බේ kh |                   |
|              |            |          |     | CON      | JUN    | CT-C   | ONSC         | NAN               | ITS   |        |      |       |                   |
| റ്റ്റ kka    |            | င်္ဃ ṅgl | ha  | a        | g nth  | na     | ဓျ           | dhya              | l     | ც p    | la   |       | လ္လ lla           |
| ന്റ kkh      | a          | g cca    |     | CI       | b úqa  | a      | 8            | dhva              |       | g p    | ba   |       | ભુ lya            |
| നു kya       |            | g cch    | a   | a        | s init | a      | နှီ<br>တ     | nta               |       | ల్ల b  | bha  | Į.    | လှ lha            |
| ලී kri       |            | g jja    |     | a        | ի inpa | a      | 8            | ntva              |       | ဗျ b   | oya  |       | 9 vha             |
| ස kla        |            | g jjha   | l   | g        | g tta  |        | <b>&amp;</b> | ntha              |       | මු b   | ora  |       | ည္က sta           |
| ფ kva        |            | ည ñña    | a   | g        | g ttha | a      | 8            | nda               |       | မွ n   | npa  |       | ධූ stra           |
| จุ khya      | L          | ə ñha    |     | o        | g tva  |        | <b>୍ଷ</b>    | ndra              |       | ଧୃ 11  | npha | a     | ગ્રૄ sna          |
| g khva       |            | g ñca    |     | o        | ą tya  | ı      | 80           | ndha              | -     | မွ n   | nba  |       | သျ sya            |
| g gga        |            | නූ ñch   | a   | 0        | g tra  |        | 8            | nna               |       | မ္တ 11 | nbha | a     | ဿ ssa             |
| ვ ggha       |            | g ñja    |     | <u> </u> | dda    |        | နျ           | nya               |       | မ္မ n  | nma  | l     | သ္မ sma           |
| ၅ gya        |            | g ñjha   | a   | <b>3</b> | ddha   | a      | ş            | nha               |       | မျ 11  | nya  |       | သွ sva            |
| ြ gra        |            | ş tta    |     | अ        | dya    |        | ပ္ပ          | ppa               |       | မှ n   | nha  |       | <sub>ගු</sub> hma |
| င်္က ṅka     |            | g ttha   |     | િલ       | dra    |        |              | ppha              |       | ယျ     | yya  |       | ფ hva             |
| å ṅkha       |            | ð qqa    |     | _<br>ვ   | dva    |        |              | pya               |       |        | yha  |       | g ļha             |
| δ ṅga        |            | ~        |     | J        |        |        | •            |                   |       | -      |      |       | <br>              |
|              |            | Э        | J   | 9        | 9      | 9      | G            | ૧                 | ၈     | 6      | 0    |       |                   |
|              |            | 1        | 2   | 3        | 4      | 5      | 6            | 7                 | 8     | 9      | 0    |       |                   |

# Mahāniddesapāļi

|              | Mātikā                    | Piţ | Piṭṭhaṅka |     |  |  |  |  |  |
|--------------|---------------------------|-----|-----------|-----|--|--|--|--|--|
| Aṭṭhakavagga |                           |     |           |     |  |  |  |  |  |
| 1.           | Kāmasuttaniddesa          | ••• |           | 1   |  |  |  |  |  |
| 2.           | Guhaṭṭhakasuttaniddesa    | ••• | •••       | 17  |  |  |  |  |  |
| 3.           | Dutthatthakasuttaniddesa  | ••• |           | 47  |  |  |  |  |  |
| 4.           | Suddhaṭṭhakasuttaniddesa  | ••• |           | 64  |  |  |  |  |  |
| 5.           | Paramatthakasuttaniddesa  | ••• |           | 78  |  |  |  |  |  |
| 6.           | Jarāsuttaniddesa          | ••• |           | 90  |  |  |  |  |  |
| 7.           | Tissametteyyasuttaniddesa | ••• |           | 107 |  |  |  |  |  |
| 8.           | Pasūrasuttaniddesa        | ••• |           | 124 |  |  |  |  |  |
| 9.           | Māgaņḍiyasuttaniddesa     | ••• |           | 140 |  |  |  |  |  |
| 10.          | Purābhedasuttaniddesa     |     |           | 161 |  |  |  |  |  |
| 11.          | Kalahavivādasuttaniddesa  |     | •••       | 196 |  |  |  |  |  |
| 12.          | Cūļaviyūhasuttaniddesa    |     | •••       | 220 |  |  |  |  |  |
| 13.          | Mahāviyūhasuttaniddesa    |     | •••       | 236 |  |  |  |  |  |
| 14.          | Tuvaṭṭakasuttaniddesa     |     | •••       | 263 |  |  |  |  |  |
| 15.          | Attadaṇḍasuttaniddesa     |     | •••       | 315 |  |  |  |  |  |
| 16.          | Sāriputtasuttaniddesa     |     | •••       | 352 |  |  |  |  |  |

 $Mah\bar{a}niddesap\bar{a}\\ lim\bar{a}tik\bar{a}\ nit\\ thit\bar{a}.$ 

# Khuddakanikāya

# Mahāniddesapāļi

Namo tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa.

### 1. Atthakavagga

#### 1. Kāmasuttaniddesa

\* Kāmam kāmayamānassa, tassa ce tam samijjhati.
 Addhā pītimano hoti, laddhā macco yadicchati.

Kāmaṁ kāmayamānassāti kāmāti uddānato dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca. Katame vatthukāmā—manāpikā rūpā manāpikā saddā manāpikā gandhā manāpikā rasā manāpikā phoṭṭhabbā, attharaṇā pāvuraṇā¹ dāsidāsā ajeļakā kukkuṭasūkarā hatthigavāssavaļavā khettaṁ vatthu hiraññaṁ suvaṇṇaṁ gāmanigamarājadhāniyo raṭṭhañca janapado ca koso ca koṭṭhāgārañca, yaṁ kiñci rajanīyaṁ vatthu vatthukāmā.

Api ca atītā kāmā anāgatā kāmā paccuppannā kāmā, ajjhattā kāmā bahiddhā kāmā ajjhattabahiddhā kāmā, hīnā kāmā majjhimā kāmā paṇītā kāmā, āpāyikā kāmā mānusikā kāmā dibbā kāmā, paccupaṭṭhitā kāmā nimmitā kāmā animmitā kāmā paranimmitā kāmā pariggahitā kāmā apariggahitā kāmā mamāyitā kāmā amamāyitā kāmā, sabbepi kāmāvacarā dhammā sabbepi rūpāvacarā dhammā sabbepi

<sup>\*</sup> Khu 1. 399; Khu 10. 6, 59 pitthesupi.

<sup>1.</sup> Pāpuranā (Sī, Syā) Khu 8. 36 pitthepi passitabbam.

arūpāvacarā dhammā taṇhāvatthukā taṇhārammaṇā kāmanīyaṭṭhena rajanīyaṭṭhena madanīyaṭṭhena kāmā, ime vuccanti vatthukāmā.

Katame kilesakāmā—chando kāmo rāgo kāmo chandarāgo kāmo, saṅkappo kāmo rāgo kāmo saṅkapparāgo kāmo, yo kāmesu kāmacchando kāmarāgo kāmanandī kāmataṇhā kāmasneho kāmapariļāho kāmamucchā kāmajjhosānaṁ kāmogho kāmayogo kāmupādānaṁ kāmacchandanīvaraṇaṁ.

Addasam kāma te mūlam, sankappā kāma jāyasi. Na tam sankappayissāmi, evam kāma na hehisīti<sup>1</sup>—

Ime vuccanti kilesakāmā. . **Kāmayamānassā**ti kāmayamānassa icchamānassa sādiyamānassa patthayamānassa pihayamānassa abhijappamānassāti kāmam kāmayamānassa.

Tassa ce taṁ samijjhatīti tassa ceti tassa khattiyassa vā brāhmaṇassa vā vessassa vā suddassa vā gahaṭṭhassa vā pabbajitassa vā devassa vā manussassa vā. . Tanti vatthukāmā vuccanti manāpikā rūpā manāpikā saddā manāpikā gandhā manāpikā rasā manāpikā phoṭṭhabbā. . Samijjhatīti ijjhati samijjhati labhati paṭilabhati adhigacchati vindatīti tassa ce taṁ samijjhati.

Addhā pītimano hotīti addhāti ekamsavacanam nissamsayavacanam nikkankhāvacanam advejjhavacanam adveļhakavacanam niyogavacanam apaṇṇakavacanam avatthāpanavacanametam addāti. Pītīti yā pañcakāmaguṇapaṭisaññuttā pīti pāmujjam āmodanā pamodanā hāso pahāso vitti tuṭṭhi odagyam attamanatā abhipharaṇatā cittassa. Manoti yam cittam mano mānasam hadayam paṇḍaram mano manāyatanam manindriyam viññāṇam viññāṇakkhandho tajjā manoviññāṇadhātu, ayam vuccati mano. Ayam mano imāya pītiyā sahagato hoti sahajāto samsaṭṭho sampayutto ekuppādo ekanirodho ekavatthuko ekārammaṇo. Pītimano hotīti pītimano hoti tutthamano hatthamano

\_\_\_\_\_

<sup>1.</sup> Na hohisīti (Ka) Khu 8. 37 piṭṭhepi.

pahaṭṭhamano attamano udaggamano muditamano pamoditamano hotīti addhā pītimano hoti.

Laddhā macco yadicchatīti laddhāti labhitvā paṭilabhitvā adhigantvā vinditvā. . Maccoti satto naro mānavo poso puggalo jīvo jāgu¹ jantu indagu² manujo. . Yadicchatīti yaṁ icchati yaṁ sādiyati yaṁ pattheti yaṁ piheti yaṁ abhijappati rūpaṁ vā saddaṁ vā gandhaṁ vā rasaṁ vā phoṭṭhabbaṁ vāti laddhā macco yadicchati. Tenāha Bhagavā—

Kāmaṁ kāmayamānassa, tassa ce taṁ samijjhati. Addhā pītimano hoti, laddhā macco yadicchatīti.

2. \* Tassa ce kāmayānassa, chandajātassa jantuno. Te kāmāparihāyanti, sallaviddhova ruppati.

Tassa ce kāmayānassāti tassa ceti tassa khattiyassa vā brāhmaņassa vā vessassa vā suddassa vā gahaṭṭhassa vā pabbajitassa vā devassa vā manussassa vā. . Kāmayānassāti kāme icchamānassa sādiyamānassa patthayamānassa pihayamānassa abhijappamānassa. . Atha vā kāmataṇhāya yāyati niyyati vuyhati saṁharīyati, yathā hatthiyānena vā assayānena vā goyānena vā ajayānena vā meṇḍayānena vā oṭṭhayānena vā kharayānena vā yāyati niyyati vuyhati saṁharīyati. Evamevaṁ kāmataṇhāya yāyati niyyati vuyhati saṁharīyatīti tassa ce kāmayānassa.

Chandajātassa jantunoti chandoti yo kāmesu kāmacchando kāmarāgo kāmanandī kāmataṇhā kāmasneho kāmapariļāho kāmamucchā kāmajjhosānaṁ kāmogho kāmayogo kāmupādānaṁ kāmacchandanīvaraṇaṁ, tassa so kāmacchando jāto hoti sañjāto nibbatto abhinibbatto pātubhūto. Jantunoti sattassa narassa mānavassa posassa puggalassa jīvassa jāgussa jantussa indagussa manujassāti chandajātassa jantuno.

**Te kāmā parihāyantī**ti te vā kāmā parihāyanti, so vā kāmehi parihāyati. Katham te kāmā parihāyanti—tassa

<sup>1.</sup> Jātu (Syā), jagu (Ka) 2. Hindagū (Sī, Syā) \* Khu 1. 399; Khu 10. 6, 59 piṭṭhesupi.

tiṭṭhantasseva te bhoge rājāno vā haranti, corā vā haranti, aggi vā dahati, udakam vā vahati, appiyā vā dāyādā haranti, nihitam vā nādhigacchati, duppayuttā vā kammantā bhijjanti, kule vā kulangāro uppajjati, yo te bhoge vikirati vidhamati¹ viddhamseti aniccatāyeva aṭṭhamī. Evam te kāmā hāyanti parihāyanti paridhamsenti paripatanti antaradhāyanti vippalujjanti. Katham so kāmehi parihāyati—tiṭṭhanteva te bhoge so cavati marati vippalujjati. Evam so kāmehi hāyati parihāyati paridhamsati paripatati antaradhāyati vippalujjati.

Corā haranti rājāno, aggi dahati nassati.

Atha antena jahati<sup>2</sup>, sarīram sapariggaham.

Etadaññaya medhavī, bhuñjetha ca dadetha ca.

Datvā ca bhutvā ca yathānubhāvam, anandito saggamupeti ṭhānanti te kāmā parihāyanti.

Sallaviddhova ruppatīti yathā ayomayena vā sallena viddho, aṭṭhimayena vā sallena dantamayena vā sallena visāṇamayena vā sallena kaṭṭhamayena vā sallena viddho ruppati kuppati ghaṭṭīyati pīļīyati, byādhito domanassito hoti. Evamevaṁ vatthukāmānaṁ vipariṇāmaññathābhāvā uppajjanti sokaparidevadukkhadomanassupāyāsā. So kāmasallena ca sokasallena ca viddho ruppati kuppati ghaṭṭīyati pīļīyati, byādhito domanassito hotīti sallaviddhova ruppati. Tenāha Bhagavā—

Tassa ce kāmayānassa, chandajātassa jantuno.

Te kāmā parihāyanti, sallaviddhova ruppatīti.

3. \* Yo kāme parivajjeti, sappasseva padā siro. So'mam visattikam loke, sato samativattati.

Yo kāme parivajjetīti yoti yo yādiso yathāyutto yathāvihito yathāpakāro yamṭhānappatto yamdhammasamannāgato khattiyo vā brāhmaņo vā vesso vā suddo vā gahattho vā

<sup>1.</sup> Vidhameti (Syā)

<sup>2.</sup> Atho antena jahati (Syā), asahantena dahati (Ka)

<sup>\*</sup> Khu 1. 399; Khu 10. 6, 59 pitthesupi.

pabbajito vā devo vā manusso vā. . Kāme parivajjetīti kāmāti uddānato dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca -pa- ime vuccanti vatthukāmā -pa- ime vuccanti kilesakāmā. . **Kāme parivajjetī**ti dvīhi kāranehi kāme parivajjeti vikkhambhanato vā samucchedato vā. Katham vikkhambhanato kāme parivajjeti—"atthikankalūpamā kāmā appassādatthenā"ti \* passanto vikkhambhanato kāme parivajieti, "mamsapesūpamā kāmā bahusādhāranatthenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajieti, "tinukkūpamā kāmā anudahanatthenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeti, "aṅgārakāsūpamā kāmā mahāparilāhatthenā" ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeti, "supinakūpamā kāmā ittarapaccupatthānatthenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeti, "vācitakūpamā kāmā tāvakālikatthenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeti, "rukkhaphalūpamā kāmā sambhañjanaparibhañjanatthenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajieti, "asisūnūpamā kāmā adhikuttanatthenā"ti<sup>1</sup> passanto vikkhambhanato kāme parivajjeti, "sattisūlūpamā kāmā vinivijjhanatthenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeti, "sappasirūpamā kāmā sappatibhayatthenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeti, "aggikkhandhūpamā kāmā mahābhitāpanatthenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeti.

Buddhānussatim bhāventopi vikkhambhanato kāme parivajjeti, dhammānussatim bhāventopi -pa- saṃghānussatim bhāventopi. Sīlānussatim bhāventopi. Cāgānussatim bhāventopi. Devatānussatim bhāventopi. Ānāpānassatim² bhāventopi. Maraṇassatim bhāventopi. Kāyagatāsatim bhāventopi. Upasamānussatim bhāventopi vikkhambhanato kāme parivajjeti.

Paṭhamaṁ jhānaṁ bhāventopi vikkhambhanato kāme parivajjeti.
Dutiyaṁ jhānaṁ bhāventopi -pa-. Tatiyaṁ jhānaṁ bhāventopi. Catutthaṁ jhānaṁ bhāventopi. Ākāsānañcāyatanasamāpattiṁ bhāventopi. Ākiñcaññāyatanasamāpattiṁ

<sup>\*</sup> Ma 2. 27 pitthādīsupi.

bhāventopi. Nevasaññānāsaññāyatanasamāpattim bhāventopi vikkhambhanato kāme parivajjeti. Evam vikkhambhanato kāme parivajjeti.

Katham samucchedato kāme parivajjeti—sotāpattimaggam bhāventopi apāyagamanīye kāme samucchedato parivajjeti, sakadāgāmimaggam bhāventopi oļārike kāme samucchedato parivajjeti, anāgāmimaggam bhāventopi aņusahagate kāme samucchedato parivajjeti, arahattamaggam bhāventopi sabbena sabbam sabbathā sabbam asesam nissesam samucchedato kāme parivajjeti. Evam samucchedato kāme parivajjetīti yo kāme parivajjeti.

Sappasseva padā siroti sappo vuccati ahi. Kenaṭṭhena sappo. Samsappanto gacchatīti sappo, bhujanto gacchatīti bhujago, urena gacchatīti urago, pannasiro gacchatīti pannago, sirena supatīti¹ sarīsapo², bile sayatīti bilāsayo, guhāyam sayatīti guhāsayo, dāṭhā tassa āvudhoti dāṭhāvudho, visam tassa ghoranti ghoraviso, jivhā tassa duvidhāti dvijivho, dvīhi jivhāhi rasam sāyatīti dvirasamu. Yathā puriso jīvitukāmo amaritukāmo sukhakāmo dukkhapaṭikkūlo pādena sappasiram vajjeyya vivajjeyya parivajjeyya abhinivajjeyya. Evamevam sukhakāmo dukkhapaṭikkūlo kāme vajjeyya vivajjeyya parivajjeyya abhinivajjeyya abhinivajjeyya sappasseva padā siro.

So'mam visattikam loke, sato samativattatīti soti yo kāme parivajjeti. Visattikā vuccati taṇhā. \* Yo rāgo sārāgo anunayo anurodho nandī nandirāgo cittassa sārāgo icchā mucchā ajjhosānam gedho paligedho³ saṅgo paṅko ejā māyā janikā sañjananī sibbinī jālinī saritā visattikā suttam visatā āyūhinī⁴ dutiyā paṇidhi bhavanetti vanam vanatho sandhavo sneho apekkhā paṭibandhu āsā āsīsanā āsīsitattam rūpāsā saddāsā gandhāsā rasāsā phoṭṭhabbāsā lābhāsā dhanāsā puttāsā jīvitāsā jappā pajappā abhijappā jappanā jappitattam loluppam loluppāyanā loluppāyitattam pucchañjikatā sādhukamyatā adhammarāgo visamalobho

<sup>1.</sup> Sappatīti (Ka)

<sup>2.</sup> Sirimsapo (Sī)

<sup>\*</sup> Abhi 1. 215 pitthepi.

<sup>3.</sup> Paligedho (Sī)

<sup>4.</sup> Āyūhanī (Sī, Syā)

nikanti nikāmanā patthanā pihanā sampatthanā, kāmataṇhā bhavataṇhā vibhavataṇhā rūpataṇhā arūpataṇhā nirodhataṇhā, rūpataṇhā saddataṇhā gandhataṇha, rasataṇhā phoṭṭhabbataṇhā dhammataṇhā ogho yogo gantho upādānaṁ āvaraṇaṁ nīvaraṇaṁ chadanaṁ bandhanaṁ uppakkileso anusayo pariyuṭṭhānaṁ latā vevicchaṁ dukkhamūlaṁ dukkhanidānaṁ dukkhappabhavo mārapāso mārabaḷisaṁ māravisayo taṇhānadī taṇhājālaṁ taṇhāgaddūlaṁ taṇhāsamuddo abhijjhā lobho akusalamūlaṁ.

Visattikāti kenaṭṭhena visattikā. Visatāti visattikā, visalāti visattikā, visaktikā, visakkatīti visattikā, visamharatīti visattikā, visamvādikāti visattikā, visamūlāti visattikā, visaphalāti visattikā, visaparibhogoti visattikā, visālā vā pana sā taṇhā rūpe sadde gandhe rase phoṭṭhabbe, kule gaṇe āvāse lābhe yase pasamsāya sukhe cīvare piṇḍapāte senāsane gilānapaccayabhesajjaparikkhāre, kāmadhātuyā rūpadhātuyā arūpadhātuyā, kāmabhave rūpabhave arūpabhave, saññābhave asaññābhave nevasaññānāsaññābhave, ekavokārabhave catuvokārabhave pañcavokārabhave, atīte anāgate paccuppanne, diṭṭhasutamutaviññātabbesu dhammesu visatā vitthatāti visattikā.

Loketi apāyaloke manussaloke devaloke, khandhaloke dhātuloke āyatanaloke. . \* Satoti catūhi kāraņehi sato, kāye kāyānupassanāsatipaṭṭhānaṁ bhāvento sato, vedanāsu. Citte. Dhammesu dhammānupassanāsatipaṭṭhānaṁ bhāvento sato.

Aparehipi catūhi kāraņehi sato asatiparivajjanāya sato, satikaraņīyānam dhammānam katattā sato, satiparibandhānam dhammānam hatattā sato, satinimittānam dhammānam asammutthattā sato.

Aparehipi catūhi kāraņepi sato satiyā samannāgatattā sato, satiyā vasitattā sato, satiyā pāguññatāya sato, satiyā apaccorohaņatāya<sup>1</sup> sato.

Aparehipi catūhi kāraņehi sato, sattattā sato, santattā sato, samitattā sato, santadhammasamannāgatattā sato. Buddhānussatiyā sato, dhammānussatiyā sato, samghānussatiyā sato, sīlānussatiyā sato, cāgānussatiyā sato, devatānussatiyā sato, ānāpānassatiyā sato, maraṇassatiyā sato, kāyagatāsatiyā sato, upasamānussatiyā sato. Yā sati anussati paṭissati sati saraṇatā dhāraṇatā apilāpanatā asammussanatā sati satindriyam satibalam sammāsati satisambojjhango ekāyanamaggo, ayam vuccati sati. Imāya satiyā upeto hoti samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato, so vuccati sato.

So'mam visattikam loke, sato samativattatīti loke vā sā visattikā, loke vā tam visattikam sato tarati uttarati patarati samatikkamati vītivattatīti so'mam visattikam loke, sato samativattati. Tenāha Bhagavā—

Yo kāme parivajjeti, sappasseva padā siro. So'mam visattikam loke, sato samativattatīti.

4. \* Khettam vatthum hiraññam vā, gavāssam dāsaporisam.

Thiyo bandhū puthu kāme, yo naro anugijjhati.

Khettam vatthum hiraññam vāti khettanti sālikkhettam vīhikkhettam muggakkhettam māsakkhettam yavakkhettam godhumakkhettam tilakkhettam. . Vatthunti gharavatthum koṭṭhakavatthum purevatthum pacchāvatthum ārāmavatthum vihāravatthum. . Hiraññanti hiraññam vuccati kahāpanoti khettam vatthum hiraññam vā.

Gavāssam dāsaporisanti gavanti gavā<sup>1</sup> vuccanti. . Assāti pasukādayo vuccanti. . Dāsāti cattāro dāsā antojātako dāso dhanakkītako dāso sāmam vā dāsabyam upeti akāmako vā dāsavisayam upeti.

<sup>\*</sup> Khu 1. 399; Khu 10. 6 pitthesupi.

Āmāya dāsāpi bhavanti heke, Dhanena kītāpi bhavanti dāsā. Sāmañca eke upayanti dāsyam, Bhayāpanuṇṇāpi bhavanti dāsāti.

**Purisā**ti tayo purisā bhatakā kammakarā upajīvinoti gavāssam dāsaporisam.

Thiyo bandhū puthu kāmeti thiyoti itthipariggaho vuccati. Bandhūti cattāro bandhū ñātibandhavāpi bandhu, gottabandhavāpi bandhu, mantabandhavāpi bandhu, sippabandhavāpi bandhu. . Puthu kāmeti bahū kāme. Ete puthu kāmā manāpikā rūpā -pa- manāpikā phoṭṭhabbāti thiyo bandhū puthu kāme.

Yo naro anugijjhatīti yoti yo yādiso yathāyutto yathāvihito yathāpakāro yamṭhānappatto yamdhammasamannāgato khattiyo vā brāhmaņo vā vesso vā suddo vā gahaṭṭho vā pabbajito vā devo vā manusso vā. Naroti satto naro mānavo poso puggalo jīvo jāgu jantu indagu manujo. . Anugijjhatīti kilesakāmena vatthukāmesu gijjhati anugijjhati paligijjhati palibajjhatīti yo naro anugijjhati. Tenāha Bhagavā—

Khettam vatthum hiraññam vā, gavāssam dāsaporisam. Thiyo bandhū puthu kāme, yo naro anugijjhatīti.

\* Abalā nam balīyanti, maddante nam parissayā.
 Tato nam dukkhamanveti, nāvam bhinnamivodakam.

Abalānaṁ balīyantīti abalāti abalā kilesā dubbalā appabalā appathāmakā hīnā nihīnā ()¹ omakā lāmakā chatukkā parittā. Te kilesā taṁ puggalaṁ sahanti parisahanti abhibhavanti ajjhottharanti pariyādiyanti maddantīti evampi abalā naṁ balīyanti. Atha vā abalaṁ puggalaṁ dubbalaṁ appabalaṁ appathāmakaṁ hīnaṁ nihīnaṁ omakaṁ lāmakaṁ chatukkaṁ parittaṁ. Yassa natthi saddhābalaṁ vīriyabalaṁ satibalaṁ samādhibalaṁ paññābalaṁ hiribalaṁ

<sup>\*</sup> Khu 1. 399; Khu 10. 6 pitthesupi.

ottappabalam. Te kilesā tam puggalam sahanti parisahanti abhibhavanti ajjhottharanti pariyādiyanti maddantīti evampi abalā nam balīyantīti.

Maddante nam parissayāti \* dve parissayā pākaṭaparissayā ca paṭicchannaparissayā ca. Katame pākaṭaparissayā—sīhā byagghā dīpī acchā taracchā kokā mahimsā¹ hatthī ahī vicchikā satapadī, corā vā assu mānavā vā katakammā vā akatakammā vā, cakkhurogo sotarogo ghānarogo jivhārogo kāyarogo sīsarogo kaṇṇarogo mukharogo dantarogo kāso sāso pināso ḍāho jaro kucchirogo mucchā pakkhandikā sūlā visūcikā kuṭṭhaṁ gaṇḍo kilāso soso apamāro daddu kaṇḍu kacchu rakhasā² vitacchikā lohitapittaṁ madhumeho aṁsā piḷakā bhagandalā pittasamuṭṭhānā ābādhā semhasamuṭṭhānā ābādhā vātasamuṭṭhānā ābādhā sannipātikā ābādhā utupariṇāmajā ābādhā visamaparihārajā ābādhā opakkamikā ābādhā kammavipākajā ābādhā sītaṁ uṇhaṁ jighacchā pipāsā uccāro passāvo ḍaṁsa makasa vātātapa sarīsapa samphassā iti vā, ime vuccanti pākaṭaparissayā.

Katame **paţicchannaparissayā**—kāyaduccaritam vacīduccaritam manoduccaritam, kāmacchandanīvaraṇam byāpādanīvaraṇam thinamiddhanīvaraṇam uddhaccakukkuccanīvaraṇam vicikicchānīvaraṇam, rāgo doso moho, kodho upanāho makkho paļāso issā macchariyam māyā sāṭheyyam thambho sārambho māno atimāno mado pamādo sabbe kilesā sabbe duccaritā sabbe darathā sabbe pariļāhā sabbe santāpā sabbākusalābhisankhārā, ime vuccanti paticchannaparissayā.

Parissayāti kenaṭṭhena parissayā—parisahantīti parissayā, parihānāya saṁvattantīti parissayā, tatrāsayāti parissayā. Kathaṁ parisahantīti parissayā—te parissayā taṁ puggalaṁ sahanti parisahanti abhibhavanti ajjhottharanti pariyādiyanti maddanti. Evaṁ parisahantīti parissayā. . Kathaṁ parihānāya saṁvattantīti parissayā—te parissayā kusalānaṁ dhammānaṁ antarāyāya parihānāya saṁvattanti.

<sup>\*</sup> Khu 8. 249 pitthepi.

Katamesam kusalānam dhammānam sammāpaṭipadāya anulomapaṭipadāya apaccanīkapaṭipadāya aviruddhapaṭipadāya anvatthapaṭipadāya dhammānudhammapaṭipadāya sīlesu paripūrikāritāya indriyesu guttadvāratāya bhojane mattaññutāya jāgariyānuyogassa satisampajaññassa catunnam satipaṭṭhānānam bhāvanānuyogassa catunnam sammappadhānānam bhāvanānuyogassa catunnam iddhipādānam bhāvanānuyogassa pañcannam indriyānam bhāvanānuyogassa pañcannam balānam bhāvanānuyogassa sattannam bojjhangānam bhāvanānuyogassa ariyassa aṭṭhangikassa maggassa bhāvanānuyogassa imesam kusalānam dhammānam antarāyāya parihānāya samvattantī. Evam parihānāya samvattantīti parissayā.

Katham tatrāsayāti parissayā—tatthete pāpakā akusalā dhammā uppajjanti attabhāvasannissayā, yathā bile bilāsayā pāṇā sayanti, dake dakāsayā pāṇā sayanti, vane vanāsayā pāṇā sayanti, rukkhe rukkhāsayā pāṇā sayanti. Evamevam tatthete pāpakā akusalā dhammā uppajjanti attabhāvasannissayā. Evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttam hetam Bhagavatā— \* sāntevāsiko bhikkhave bhikkhu sācariyako dukkham na phāsu viharati. Kathañca bhikkhave bhikkhu sāntevāsiko sācariyako dukkham na phāsu viharati—idha bhikkhave bhikkhuno cakkhunā rūpam disvā uppajjanti ye pāpakā akusalā dhammā sarasankappā saññojaniyā, tyassa anto vasanti anvāsavanti pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sāntevāsiko"ti vuccati. Te nam samudācaranti, samudācaranti nam pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sācariyako"ti vuccati.

Puna caparam bhikkhave bhikkhuno sotena saddam sutvā, ghānena gandham ghāyitvā, jivhāya rasam sāyitvā, kāyena phoṭṭhabbam phusitvā, manasā dhammam viññāya uppajjanti ye pāpakā akusalā dhammā sarasamkappā saññojaniyā, tyassa anto vasanti anvāsavanti pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sāntevāsiko"ti vuccati. Te nam samudācaranti, samudācaranti nam pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sācariyako"ti vuccati. Evam kho bhikkhave bhikkhu sāntevāsiko sācariyako dukkham na phāsu viharatīti. Evampi tatrāsayāti parissayā.

.

<sup>\*</sup> Sam 2. 349; Khu 8. 251.

Vuttam hetam Bhagavatā— \* tayome bhikkhave antarāmalā antarā-amittā antarāsapattā antarāvadhakā antarāpaccatthikā. Katame tayo—lobho bhikkhave antarāmalo¹ antarā-amitto antarāsapatto antarāvadhako antarāpaccatthiko. Doso -pa-. Moho bhikkhave antarāmalo antarā-amitto antarāsapatto antarāvadhako antarāpaccatthiko. Ime kho bhikkhave tayo antarāmalā antarā amittā antarāsapattā antarāvadhakā antarāpaccatthikā.

\* Anatthajanano lobho, lobho cittappakopano. Bhayamantarato jātam, tam jano nāvabujjhati.

Luddho attham na jānāti, luddho dhammam na passati. Andhantamam² tadā hoti, yam lobho sahate naram.

Anatthajanano doso, doso cittappakopano. Bhayamantarato jātam, tam jano nāvabujjhati.

Kuddho attham na jānāti, kuddho dhammam na passati. Andhantamam tadā hoti, yam doso sahate naram.

Anatthajanano moho, moho cittappakopano. Bhayamantarato jātam, tam jano nāvabujjhati.

Mūļho attham na janāti, mūļho dhammam na passati. Andhantamam tadā hoti, yam moho sahate naranti—

Evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttampi hetam Bhagavatā— † tayo kho mahārāja purisassa dhammā ajjhattam uppajjamānā uppajjanti ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya. Katame tayo—lobho kho mahārāja purisassa dhammo ajjhattam uppajjamāno uppajjati ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya. Doso kho mahārāja -pa-. Moho kho mahārāja purisassa dhammo ajjhattam uppajjamāno uppajjati ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya. Ime kho mahārāja tayo purisassa dhammā ajjhattam uppajjamānā uppajjanti ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya.

<sup>\*</sup> Am 2. 471; Khu 1. 252; Khu 8. 251.

<sup>2.</sup> Andhatamam (Syā, Ka)

<sup>1.</sup> Antarāmalam (Sī, Ka)

<sup>+</sup> Sam 1. 70 pitthepi.

+ Lobho doso ca moho ca, purisam pāpacetasam. Himsanti attasambhūtā, tacasāramva samphalanti.

Evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttampi cetam Bhagavatā—

\* Rāgo ca doso ca itonidānā,
 Arati rati lomahamso itojā.
 Ito samuṭṭhāya manovitakkā,
 Kumārakā dhankamivossajantīti¹—

Evampi tatrāsayāti parissayā. . **Maddante naṁ parissayā**ti te parissayā taṁ puggalaṁ sahanti parisahanti abhibhavanti ajjhottharanti pariyādiyanti maddantēti maddante naṁ parissayā.

**Tato nam dukkhamanvetī**ti **tato**ti tato tato parissayato tam puggalam

dukkham anveti anugacchati anvāyikam hoti, jātidukkham anveti anugacchati anvāyikam hoti, byādhidukkham anveti anugacchati anvāyikam hoti, byādhidukkham anveti anugacchati anvāyikam hoti, maraṇadukkham anveti anugacchati anvāyikam hoti, sokaparidevadukkhadomanassupāyāsadukkham anveti anugacchati anvāyikam hoti, nerayikam dukkham tiracchānayonikam dukkham pettivisayikam dukkham anveti anugacchati anvāyikam hoti. Mānusikam dukkham. Gambhokkantimūlakam dukkham. Gambhe ṭhitimūlakam dukkham. Gambhā vuṭṭhānamūlakam dukkham. Jātassūpanibandhakam dukkham. Jātassa parādheyyakam dukkham. Attūpakkamam dukkham. Parūpakkamam dukkham anveti anugacchati anvāyikam hoti, dukkhadukkham anveti anugacchati anvāyikam hoti, sankhāradukkham vipariṇāmadukkham cakkhurogo sotarogo ghānarogo jivhārogo kāyarogo sīsarogo kaṇṇarogo mukharogo dantarogo kāso sāso pināso ḍāho jaro kucchirogo mucchā pakkhandikā sūlā visūcikā kuttham gando kilāso soso

apamāro daddu kandu kacchu rakhasā vitacchikā lohitapittam madhumeho

amsā pilakā bhagandalā pittasamutthānā ābādhā

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Khu 1. 226; Khu 8. 252 pitthesupi.

<sup>\*</sup> Sam 1. 209; Khu 1. 320; Khu 8. 252; Khu 10. 126 pitthesupi.

<sup>1.</sup> Dhankamiyossajjanti (Svā)

semhasamuṭṭhānā ābādhā vātasamuṭṭhānā ābādhā sannipātikā ābādhā utupariṇāmajā ābādhā visamaparihārajā ābādhā opakkamikā ābādhā kammavipākajā ābādhā sītam uṇham jighacchā pipāsā uccāro passāvo ḍamsamakasavātātapasarīsapasamphassadukham mātumaraṇam dukkham pitumaraṇam dukkham bhātumaraṇam dukkham bhaginimaraṇam dukkham puttamaraṇam dukkham dhītumaraṇam dukkham ñātibyasanam dukkham bhogabyasanam dukkham rogabyasanam dukkham sīlabyasanam dukkham diṭṭhibyasanam dukkham anveti anugacchati anvāyikam hotīti tato nam dukkhamanveti.

Nāvaṁ bhinnamivodakanti yathā bhinnaṁ nāvaṁ dakamesiṁ¹ tato tato udakaṁ anveti anugacchati anvāyikaṁ hoti, puratopi udakaṁ anveti anugacchati anvāyikaṁ hoti, pacchatopi heṭṭhatopi passatopi udakaṁ anveti anugacchati anvāyikaṁ hoti. Evamevaṁ tato tato parissayato taṁ puggalaṁ dukkhaṁ anveti anugacchati anvāyikaṁ hoti, jātidukkhaṁ anveti anugacchati anvāyikaṁ hoti -pa- diṭṭhibyasanaṁ dukkhaṁ anveti anugacchati anvāyikaṁ hotīti nāvaṁ bhinnamivodakaṁ. Tenāha Bhagavā—

Abalā nam balīyanti, maddante nam parissayā. Tato nam dukkhamanveti, nāvam bhinnamivodakanti.

\* Tasmā jantu sadā sato, kāmāni parivajjaye.
 Te pahāya tare ogham, nāvam sitvāva pāragū.

Tasmā jantu sadā satoti tasmāti tasmā tamkāraņā tamhetu tappaccayā tamnidānā etam ādīnavam sampassamāno kāmesūti tasmā. Jantūti satto naro mānavo poso puggalo jīvo jāgu jantu indagu manujo. Sadāti sadā sabbadā sabbakālam niccakālam dhuvakālam satatam samitam abbokiņņam ponkhānuponkham udakūmikajātam avīci santati sahitam phassitam² purebhattam pacchābhattam purimayāmam majjhimayāmam pacchimayāmam kāļe juņhe vasse hemante gimhe purime vayokhandhe majjhime vayokhandhe pacchime vayokhandhe. Satoti catūhi kāraņehi sato, kāye kāyānupassanāsatipathānam bhāvento sato, vedanāsu.

<sup>1.</sup> Udakadāyito (Sī), udakam anvāyikam (Syā) \* Khu 1. 399; Khu 10. 6 piṭṭhesupi.

<sup>2.</sup> Phusitam (Sī, Syā) Khu 8. 43 pitthepi.

Citte. Dhammesu dhammānupassanāsatipaṭṭhānaṁ bhāvento sato. Aparehi catūhi kāraṇehi sato -pa- so vuccati satoti tasmā jantu sadā sato.

Kāmāni parivajjayeti kāmāti uddānato dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca -pa- ime vuccanti vatthukāmā -pa- ime vuccanti kilesakāmā. Kāmāni parivajjayeti dvīhi kāraņehi kāme parivajjeyya vikkhambhanato vā samucchedato vā. Katham vikkhambhanato kāme parivajjeyya— \* "aṭṭhikaṅkalūpamā kāmā appassādaṭṭhenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeyya, "mamsapesūpamā kāmā bahusādhāraṇaṭṭhenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeyya, "tiṇukkūpamā kāmā anudahanaṭṭhenā"ti passanto vikkhambhanato kāme parivajjeyya -pa-nevasaññānāsaññāyatanasamāpattim bhāvento vikkhambhanato kāme parivajjeyya. Evam vikkhambhanato kāme parivajjeyya -pa-. Evam samucchedato kāme parivajjeyyāti kāmāni parivajjaye.

Te pahāya tare oghanti teti vatthukāme parijānitvā kilesakāme pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gamitvā, kāmacchandanīvaraṇam pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gamitvā, byāpādanīvaraṇam -pa- thinamiddhanīvaraṇam. Uddhaccakukkuccanīvaraṇam. Vicikicchānīvaraṇam pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gamitvā kāmogham bhavogham diṭṭhogham avijjogham tareyya uttareyya patareyya samatikkameyya vītivatteyyāti te pahāya tare ogham.

Nāvam sitvāva pāragūti yathā garukam nāvam bhārikam udakam sitvā<sup>1</sup> osiñcitvā chaḍḍetvā lahukāya nāvāya khippam lahum appakasireneva pāram gaccheyya. Evamevam vatthukāme parijānitvā kilesakāme pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gamitvā kāmacchandanīvaraṇam. Byāpādanīvaraṇam. Thinamiddhanīvaraṇam. Uddhaccakukkuccanīvaraṇam. Vicikicchānīvaraṇam pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gamitvā khippam lahum appakasireneva pāram gaccheyya. Pāram vuccati amatam nibbānam. Yo so sabbasankhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānam. Pāram gaccheyyāti pāram adhigaccheyya, pāram phuseyya, pāram

sacchikareyya. . **Pāragū**ti yopi pāram gantukāmo, sopi pāragū, yopi pāram gacchati, sopi pāragū, yopi pāram gato, sopi pāragū. Vuttampi hetam Bhagavatā \* —

"Tinno pārangato thale titthati brāhmano"ti kho bhikkhave arahato evam adhivacanam. So abhiññāpāragū pariññāpāragū pahānapāragū bhāvanāpāragū sacchikiriyāpāragū samāpattipāragū. Abhiññāpāragū sabbadhammānam, pariññāpāragū sabbadukkhānam, pahānapāragū sabbakilesānam, bhāvanāpāragū catunnam ariyamaggānam, sacchikiriyāpāragū nirodhassa, samāpattipāragū sabbasamāpattīnam. So vasippatto pāramippatto ariyasmim sīlasmim, vasippatto pāramippatto ariyasmim samādhismim, vasippatto pāramippatto ariyāya paññāya, vasippatto pāramippatto ariyāya vimuttiyā. So pāram gato pārappatto antagato antappatto kotigato kotippatto pariyantagato pariyantappatto vosānagato vosānappatto tānagato tānappatto lenagato lenappatto saranagato saranappatto abhayagato abhayappatto accutagato accutappatto amatagato amatappatto nibbānagato nibbānappatto, so vutthavāso cinnacarano gataddho gatadiso gatakotiko pālitabrahmacariyo uttamaditthippatto bhāvitamaggo pahīnakileso patividdhākuppo sacchikatanirodho, dukkham tassa pariññātam, samudayo pahīno, maggo bhāvito, nirodho sacchikato, abhiññeyyam abhiññātam, pariññeyyam pariññātam, pahātabbam pahīnam, bhāvetabbam bhāvitam, sacchikātabbam sacchikatam.

So ukkhittapaligho samkinnaparikkho abbulhesiko niraggalo ariyo pannaddhajo pannabhāro visaññutto + pañcangavippahīno chalangasamannā gato ekārakkho caturāpasseno panunnapaccekasacco samavayasaṭṭhesano anāvilasankappo passaddhakāyasankhāro suvimuttacitto suvimuttapañño kevalī vusitavā uttamapuriso paramapuriso paramapattippatto, so nevācinati¹ nāpacinati apacinitvā ṭhito, neva pajahati na upādiyati pajahitvā ṭhito, neva samsibbati² na ussineti

<sup>\*</sup> Sam 2. 383 pitthe.

<sup>1.</sup> Neva ācināti (Sī, Svā)

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Dī 3. 224, 258 pitthesupi.

<sup>2.</sup> Neva sineti (Sī), neva visīneti (Svā)

visinitvā ṭhito, neva vidhūpeti na sandhūpeti vidhūpetvā ṭhito, asekkhena sīlakkhandhena samannāgatattā ṭhito, asekkhena samādhikkhandhena. Asekkhena paññakkhandhena. Asekkhena vimuttiñāṇadassanakkhandhena samannāgatattā ṭhito, saccaṁ sampaṭipādiyitvā ṭhito, ejaṁ samatikkamitvā ṭhito, kilesaggiṁ pariyādiyitvā ṭhito, aparigamanatāya ṭhito, kaṭaṁ samādāya ṭhito, muttipaṭisevanatāya ṭhito, mettāya pārisuddhiyā ṭhito, karuṇāya. Muditāya. Upekkhāya pārisuddhiyā ṭhito, accantapārisuddhiyā ṭhito, atammayatāya¹ pārisuddhiyā ṭhito, vimuttattā ṭhito, santussitattā ṭhito, khandhapariyante ṭhito, dhātupariyante ṭhito, āyatanapariyante ṭhito, gatipariyante ṭhito, upapattipariyante ṭhito, paṭisandhipariyante ṭhito, (bhavapariyante ṭhito, saṁsārapariyante ṭhito, vaṭṭapariyante ṭhito, antime bhave ṭhito,)² antime samussaye thito antimadehadharo arahā.

Tassāyam pacchimako bhavo, carimoyam samussayo. Jātimaraṇasamsāro, natthi tassa punabbhavoti.

Nāvam sitvāva pāragūti. Tenāha Bhagavā—

Tasmā jantu sadā sato, kāmāni parivajjaye. Te pahāya tare ogham, nāvam sitvāva pāragūti.

Kāmasuttaniddeso pathamo.

#### 2. Guhatthakasuttaniddesa

Atha guhaṭṭhakasuttaniddesam vakkhati—

\* Satto guhāyam bahunābhichanno,
 Tiṭṭham naro mohanasmim pagāļho.
 Dūre vivekā hi tathāvidho so,
 Kāmā hi loke na hi suppahāyā.

**Satto guhāyam bahunābhichanno**ti sattoti hi kho vuttam, api ca guhā tāva vattabbā. **Guhā** vuccati kāyo, kāyoti vā guhāti vā

<sup>1.</sup> Akammayatāya (Ka), akammaññatāya (Syā) Am 1. 148 piṭṭhepi passitabbam.

<sup>2. ( )</sup> Natthi Sīhaļa-potthake.

<sup>\*</sup> Khu 1. 399 pitthepi.

dehoti vā sandehoti vā nāvāti vā rathoti vā dhajoti vā vammikoti vā nagaranti vā nīļanti<sup>1</sup> vā kuṭīti vā gaṇḍoti vā kumbhoti vā nāgoti vā kāyassetam adhivacanam. **Satto guhāyan**ti guhāyam satto visatto āsatto laggo laggito palibuddho, yathā bhittikhile vā nāgadante vā gaṇḍam sattam visattam āsattam laggam laggitam palibuddham. Evamevam guhāyam satto visatto āsatto laggo laggito palibuddho. Vuttam hetam Bhagavatā—

\* Rūpe kho rādha yo chando yo rāgo yā nandī yā taṇhā ye upayūpādānā cetaso adhiṭṭhānābhinivesānusayā, tatra satto tatra visatto, tasmā "satto"ti vuccati. . Vedanāya kho Rādha -pa-. Saññāya kho Rādha. Saṅkhāresu kho Rādha. Viññāṇe kho Rādha yo chando yo rāgo yā nandī yā taṇhā ye upayūpādānā cetaso adhiṭṭhānābhinivesānusayā. Tatra satto tatra visatto, tasmā "satto"ti vuccati. Sattoti lagganādhivacananti satto guhāyaṁ. . Bahūnābhichannoti bahukehi kilesehi channo rāgena channo dosena channo mohena channo kodhena channo upanāhena channo makkhena channo paļāsena channo issāya channo macchariyena channo māyāya channo sāṭheyyena channo thambhena channo sārambhena channo mānena channo atimānena channo madena channo pamādena channo sabbakilesehi. Sabbaduccaritehi. Sabbadarathehi. Sabbapariļāhehi. Sabbasantāpehi. Sabbakusalābhisaṅkhārehi channo vichanno ucchanno āvuto nivito ovuto² pihito paṭicchanno paṭikujjitoti satto guhāyaṁ bahunābhichanno.

Tiṭṭhaṁ naro mohanasmiṁ pagāļhoti tiṭṭhanto naro. Ratto rāgavasena tiṭṭhati, duṭṭho dosavasena tiṭṭhati, mūḷho mohavasena tiṭṭhati, vinibaddho mānavasena tiṭṭhati, parāmaṭṭho diṭṭhivasena tiṭṭhati, vikkhepagato uddhaccavasena tiṭṭhati, aniṭṭhaṅgato vicikicchāvasena tiṭṭhati, thāmagato anusayavasena tiṭṭhati. Evampi tiṭṭhaṁ naro.

Vuttam hetam Bhagavatā— + santi bhikkhave cakkhuviññeyyā rūpā iṭṭhā kantā manāpā piyarūpā kāmūpasamhitā rajanīyā, tañce bhikkhu abhinandati

<sup>1.</sup> Niddanti (Sī, Syā) \* Sam 2. 155 piṭṭhe. 2. Ophuto (Syā)  $^+$  Sam 2. 311 piṭṭhe.

abhivadati ajjhosāya tiṭṭhati. . Santi bhikkhave sotaviññeyyā saddā. Ghānaviññeyyā gandhā. Jivhāviññeyyā rasā. Kāyaviññeyyā phoṭṭhabbā. Manoviññeyyā dhammā iṭṭhā kantā manāpā piyarūpā kāmūpasaṁhitā rajanīyā, tañce bhikkhu abhinandati abhivadati ajjhosāya tiṭṭhatīti. Evampi titthaṁ naro.

Vuttam hetam Bhagavatā— \* rūpūpayam vā bhikkhave viññāṇam tiṭṭhamānam tiṭṭhati, rūpārammaṇam rūpapatiṭṭham nandūpasecanam vuddhim virūlhim vepullam āpajjati. . Vedanūpayam vā bhikkhave. Saññūpayam. Saṅkhārūpayam vā bhikkhave viññāṇam tiṭṭhamānam tiṭṭhati, saṅkhārārammaṇam saṅkhārapatiṭṭham nandūpasecanam vuddhim virūlhim vepullam āpajjatīti. Evampi tiṭṭham naro.

Vuttampi hetam Bhagavatā— + kabaļīkāre ce bhikkhave āhāre atthi rāgo atthi nandī atthi taṇhā, patiṭṭhitam tattha viññāṇam virūļham. Yattha patiṭṭhitam viññāṇam virūļham, atthi tattha nāmarūpassāvakkanti. Yattha atthi nāmarūpassāvakkanti, atthi tattha saṅkhārānam vuddhi. Yattha atthi saṅkhārānam vuddhi, atthi tattha āyatim punabbhavābhinibbatti. Yattha atti āyatim punabbhavābhinibbatti, atthi tattha āyatim jātijarāmaraṇam. Yattha atthi āyatim jātijarāmaraṇam, sasokam tam bhikkhave sarajam sa-upāyāsanti vadāmīti. Evampi tiṭṭham naro.

Phasse ce bhikkhave āhāre -pa-. Manosañcetanāya ce bhikkhave āhāre. Viññāņe ce bhikkhave āhāre atthi rāgo atthi nandī atthi taṇhā, patiṭṭhitaṁ tattha viññāṇaṁ virūļhaṁ. Yattha patiṭṭhitaṁ viññāṇaṁ virūļhaṁ, atthi tattha nāmarūpassāvakkanti. Yattha atthi nāmarūpassāvakkanti atthi tattha saṅkhārānaṁ vuddhi. Yattha atthi saṅkhārānaṁ vuddhi, atthi tattha āyatiṁ punabbhavābhinibbatti. Yattha atthi āyatiṁ punabbhavābhinibbatti, atthi tattha āyatiṁ jātijarāmaraṇaṁ, sasokaṁ taṁ bhikkhave sarajaṁ sa-upāyāsanti vadāmīti. Evampi tiṭṭhaṁ naro.

Mohanasmim pagāļhoti mohanā vuccanti pañca kāmaguṇā. Cakkhuviññeyyā rūpā iṭṭhā kantā manāpā piyarūpā kāmūpasamhitā rajanīyā. Sotaviññeyyā saddā. Ghānaviññeyyā gandhā. Jivhāviññeyyā rasā. Kāyaviññeyyā phoṭṭhabbā iṭṭhā kantā manāpā piyarūpā kāmūpasamhitā rajanīyā. Kim kāranā mohanā vuccanti pañca kāmagunā. Yebhuyyena

<sup>\*</sup> Sam 2. 43, 45 pitthesu.

<sup>+</sup> Sam 1. 325; Abhi 4. 114 pitthesu.

devamanussā pañcasu kāmaguņesu muyhanti sammuyhanti sampamuyhanti, mūļhā sammūļhā sampamūļhā avijjāya andhīkatā āvutā nivutā ovutā pihitā paṭicchannā paṭikujjitā, taṁkāraṇā mohanā vuccanti pañca kāmaguṇā.

Mohanasmiṁ pagāļhoti mohanasmiṁ pagāļho ogāļho ajjhogāļho nimuggoti tiṭṭhaṁ naro mohanasmiṁ pagāļho.

Dūre vivekā hi tathāvidho soti vivekāti tayo vivekā kāyaviveko cittaviveko upadhiviveko. Katamo kāyaviveko—idha bhikkhu vivittam senāsanam bhajati araññam rukkhamūlam pabbatam kandaram giriguham susānam vanapattham abbhokāsam palālapuñjam. Kāyena vivitto viharati. So eko gacchati, eko tiṭṭhati, eko nisīdati, eko seyyam kappeti, eko gāmam piṇḍāya pavisati, eko paṭikkamati, eko raho nisīdati, eko caṅkamam adhiṭṭhāti, eko carati viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpeti. Ayam kāyaviveko.

Katamo cittaviveko—pathamam jhānam samāpannassa nīvaraņehi cittam vivittam hoti. Dutiyam jhanam samapannassa vitakkavicarehi cittam vivittam hoti. Tatiyam jhānam samāpannassa pītiyā cittam vivittam hoti. Catuttham jhanam samapannassa sukhadukkhehi cittam vivittam hoti. Akāsānañcāyatanam samāpannassa rūpasaññāya patighasaññāya nānattasaññāya cittam vivittam hoti. Viññānañcāyatanam samāpannassa ākāsānañcāyatanasaññāya cittam vivittam hoti. Ākiñcaññāyatanam samāpannassa viññāṇañcāyatanasaññāya cittam vivittam hoti. Nevasaññānāsaññāyatanam samāpannassa ākiñcaññāyatanasaññāya cittam vivittam hoti. Sotāpannassa sakkāyaditthiyā vicikiechāya sīlabbataparāmāsā ditthānusayā vicikicchānusayā, tadekatthehi ca kilesehi cittam vivittam hoti. Sakadāgāmissa olārikā kāmarāgasañnojanā patighasañnojanā olārikā kāmarāgānusayā patighānusayā, tadekatthehi ca kilesehi cittam vivittam hoti. Anāgāmissa aņusahagatā kāmarāgasaññojanā paṭighasaññojanā anusahagatā kāmarāgānusayā patighānusayā, tadekatthehi ca kilesehi cittam vivittam hoti. Arahato rūpārūparāgā mānā uddhaccā avijjāya mānānusayā bhavarāgānusayā

avijjānusayā, tadekaṭṭhehi ca kilesehi bahiddhā ca sabbanimittehi cittaṁ vivittaṁ hoti. Ayaṁ cittaviveko.

Katamo upadhiviveko—**upadhi** vuccanti kilesā ca khandhā ca abhisaṅkhārā ca. Upadhiviveko vuccati amataṁ nibbānaṁ. Yo sabbasaṅkhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānaṁ, ayaṁ upadhiviveko. Kāyaviveko ca vivekaṭṭhakāyānaṁ¹ nekkhammābhiratānaṁ, cittaviveko ca parisuddhacittānaṁ paramavodānappattānaṁ, upadhiviveko ca nirūpadhīnaṁ puggalānaṁ visaṅkhāragatānaṁ.

**Dūre vivekāhī**ti yo so evam guhāyam satto evam bahukehi kilesehi channo evam mohanasmim pagāļho, so kāyavivekāpi dūre, cittavivekāpi dūre, upadhivivekāpi dūre vidūre suvidūre na santike na sāmantā anāsanne vivekaṭṭhe². **Tathāvidho**ti tādiso tassaṇṭhito tappakāro tappaṭibhāgo yo so mohanasmim pagāļhoti dūre vivekāhi tathāvidho so.

Kāmā hi loke na hi suppahāyāti \* kāmāti uddānato dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca. Katame vatthukāmā—manāpikā rūpā manāpikā saddā manāpikā gandhā manāpikā rasā manāpikā phoṭṭhabbā attharaṇā pāvuraṇā dāsidāsā ajeļakā kukkuṭasūkarā hatthigavāssavaļavā khettam vatthum hirañām suvaṇṇam gāmanigamarājadhāniyo raṭṭhañca janapado ca koso ca koṭṭhāgārañca, yam kiñci rajanīyam vatthu vatthukāmā. Api ca atītā kāmā anāgatā kāmā paccuppannā kāmā, ajjhattā kāmā bahiddhā kāmā ajjhattabahiddhā kāmā, hīnā kāmā majjhimā kāmā paṇītā kāmā, āpāyikā kāmā mānusikā kāmā dibbā kāmā, paccupaṭṭhitā kāmā nimmitā kāmā animmitā kāmā paranimmitā kāmā pariggahitā kāmā apariggahitā kāmā mamāyitā kāmā amamāyitā kāmā, sabbepi kāmāvacarā dhammā sabbepi rūpāvacarā dhammā sabbepi arūpāvacarā dhammā taṇhāvatthukā taṇhārammaṇā kāmanīyaṭṭhena rajanīyaṭṭhena madanīyaṭṭhena kāmā. Ime vuccanti vatthukāmā.

<sup>1.</sup> Vūpakatthakāyānam (Syā) upari 109 pitthepi.

<sup>2.</sup> Va va katthe (Sī), anupakatthe (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 8. 36 pitthepi.

Katame kilesakāmā—chando kāmo rāgo kāmo chanda rāgo kāmo, saṅkappo kāmo rāgo kāmo saṅkapparāgo kāmo, yo kāmesu kāmacchando kāmarāgo kāmanandī kāmataṇhā kāmasneho kāmapariļāho kāmamucchā kāmajjhosānaṁ kāmogho kāmayogo kāmupādānaṁ kāmacchandanīvaranaṁ.

Addasam kāma te mūlam, sankappā kāma jāyasi. Na tam sankappayissāmi, evam kāma na hehisīti—

Ime vuccanti kilesakāmā. . **Loke**ti apāyaloke manussaloke devaloke, khandhaloke dhātuloke āyatanaloke. . **Kāmā hi loke na hi suppahāyā**ti kāmā hi loke duppahāyā duccajjā duppariccajjā dunnimmadayā dunniveṭhayā dubbiniveṭhayā duttarā duppatarā dussamatikkamā dubbinivattāti kāmā hi loke na hi suppahāyā. Tenāha Bhagavā—

Satto guhāyam bahunābhichanno, Tiṭṭham naro mohanasmim pagāļho. Dūre vivekā hi tathāvidho so, Kāmā hi loke na hi suppahāyāti.

\* Icchānidānā bhavasātabaddā,
 Te duppamuñcā na hi aññamokkhā.
 Pacchā pure vāpi apekkhamānā,
 Ime va kāme purime va jappam.

Icchānidānā bhavasātabaddhāti icchā vuccati taṇhā. <sup>+</sup> Yo rāgo sārāgo anunayo anurodho nandī nandirāgo cittassa sārāgo icchā mucchā ajjhosānam gedho paligedho saṅgo paṅko ejā māyā janikā sañjananī sibbinī jālinī saritā visattikā suttam visaṭā āyūhinī dutiyā paṇidhī bhavanetti vanam vanatho sandhavo sneho apekkhā paṭibandhu āsā āsīsanā āsīsitattam rūpāsā saddāsā gandhāsā rasāsā phoṭṭhabbāsā lābhāsā dhanāsā puttāsā

<sup>\*</sup> Khu 1. 400 piṭṭhepi.

<sup>+</sup> Abhi 1. 215 piṭṭhepi.

jīvitāsā jappā pajappā abhijappā jappanā jappitattam loluppam loluppāyanā loluppāyitattam pucchanchikatā sādhukamyatā adhammarāgo visamalobho nikanti nikāmanā patthanā pihanā sampatthanā, kāmatanhā bhavatanhā vibhavatanhā, rūpatanhā arūpatanhā nirodhatanhā, rūpatanhā saddatanhā gandhatanhā rasatanhā phoṭṭhabbatanhā dhammatanhā,ogho yogo gantho upādānam āvaranam nīvaranam chadanam bandhanam upakkileso anusayo pariyuṭṭhānam latā veviccham dukkhamūlam dukkhanidānam dukkhappabhavo mārapāso mārabalisam māravisayo tanhānadī tanhājālam tanhāgaddulam tanhāsamuddo abhijjhā lobho akusalamūlam. . Icchānidānāti icchānidānakā icchāhetukā icchāpaccayā icchākāranā icchāpabhavāti icchānidānā.

Bhavasātabaddhāti ekam bhavasātam—sukhā vedanā. Dve bhavasātāni—sukhā ca vedanā iṭṭhañca vatthu. Tīṇi bhavasātāni—yobbaññam ārogyam jīvitam. Cattāri bhavasātāni—lābho yaso pasamsā sukham. Pañca bhavasātāni—manāpikā rūpā manāpikā saddā manāpikā gandhā manāpikā rasā manāpikā phoṭṭhabbā. Cha bhavasātāni—cakkhusampadā sotasampadā ghānasampadā jivhāsampadā kāyasampadā manosampadā. Bhavasātabaddhā, sukhāya vedanāya sātabaddhā, iṭṭhasmim vatthusmim baddhā, yobbaññebaddhā, ārogye baddhā, jīvite baddhā, lābhe baddhā, yase baddhā, pasamsāyam baddhā, sukhe baddhā, manāpikesu rūpesu baddhā, saddesu. Gandhesu. Rasesu. Manāpikesu phoṭṭhabbesu baddhā, cakkhusampadāya baddhā, sota. Ghāna. Jivhā. Kāya. Manosampadāya baddhā, vibaddhā ābaddhā laggā laggitā palibaddhāti icchānidānā bhavasātabaddhā.

Te duppamuñcā na hi aññamokkhāti te vā bhavasātavatthū duppamuñcā, sattā vā etto dummocayā. Kathaṁ te bhavasātavatthū duppamuñcā—sukhā vedanā duppamuñcā, iṭṭhaṁ vatthu duppamuñcaṁ, yobbaññaṁ duppamuñcaṁ, ārogyaṁ duppamuñcaṁ, jīvitaṁ duppamuñcaṁ, lābho duppamuñco, yaso duppamuñco, pasaṁsā duppamuñcā, sukhaṁ duppamuñcaṁ, manāpikā rūpā duppamuñcā, manāpikā saddā. Gandhā. Rasā. Phoṭṭhabbā duppamuñcā, cakkhusampadā duppamuñcā, sota. Ghāna. Jivhā. Kāya. Manosampadā duppamuñcā dummocayā duppamocayā dunniveṭhayā

dubbiniveṭhayā duttarā duppatarā dussamatikkamā dubbinivattā. Evam te bhavasātavatthū duppamuñcā.

Kathaṁ sattā etto dummocayā—sukhāya vedanāya sattā dummocayā, iṭṭhasmā vatthusmā dummocayā, yobbaññā dummocayā, ārogyā dummocayā, jīvitā dummocayā, lābhā dummocayā, yasā dummocayā, pasaṁsāya dummocayā, sukhā dummocayā, manāpikehi rūpehi dummocayā, manāpikehi saddehi. Gandhehi. Rasehi. Phoṭṭhabbehi dummocayā, cakkhusampadāya dummocayā, sota. Ghāna. Jivhā. Kāya. Manosampadāya dummocayā. Duruddharā¹ dussamuddharā dubbuṭṭhāpayā dussamuṭṭhāpayā dunniveṭhayā dubbiniveṭhayā duttarā duppatarā dussamatikkamā dubbinivattā, evaṁ sattā etto dummocayāti te duppamuñcā.

Na hi aññamokkhāti te attanā palipapalipannā na sakkonti param palipapalipannam uddharitum. Vuttam hetam Bhagavatā— \* so vata Cunda attanā palipapalipanno param palipapalipannam uddharissatīti netam ṭhānam vijjati. So vata Cunda attanā adanto avinīto aparinibbuto param damessati vinessati parinibbāpessatīti netam ṭhānam vijjatīti. Evampi na hi aññamokkhā.

Atha vā natthañño koci mocetā, te yadi muñceyyum, sakena thāmena sakena balena sakena vīriyena sakena parakkamena sakena purisathāmena sakena purisabalena sakena purisavīriyena sakena purisaparakkamena attanā sammāpaṭipadam anulomapaṭipadam apaccanīkapaṭipadam anvatthapaṭipadam dhammānudhammapaṭipadam paṭipajjamānā muñceyyunti. Evampi na hi aññamokkhā.

Vuttampi hetam Bhagavatā—

+ "Nāhaṁ sahissāmi pamocanāya, Kathaṁkathiṁ dhotaka kiñci loke. Dhammañca seṭṭhaṁ abhijānamāno, Evaṁ tuvaṁ oghamimaṁ taresī"ti—

Evampi na hi aññamokkhā.

#### Vuttampi hetam Bhagavatā—

\* "Attanā hi katam pāpam, attanā samkilissati.
Attanā akatam pāpam, attanāva visujjhati.
Suddhī asuddhi paccattam, nāñño aññam visodhaye"ti.

Evampi na hi aññamokkhā.

Vuttampi hetam Bhagavatā— + "evamevam kho brāhmaņa tiṭṭhateva nibbānam, tiṭṭhati nibbānagāmī maggo, tiṭṭhāmaham samādapetā. Atha ca pana mama sāvakā mayā evam ovadiyamānā evam anusāsiyamānā appekacce accantaniṭṭham nibbānam ārādhenti, ekacce nārādhenti, ettha kyāham brāhmaṇa karomi, maggakkhāyī brāhmaṇa Tathāgato, maggam Buddho ācikkhati, attanā paṭipajjamānā mucceyyun"ti. Evampi na hi aññamokkhāti te duppamuncā na hi aññamokkhā.

Pacchā pure vāpi apekkhamānāti pacchā vuccati anāgatam, pure vuccati atītam. Api ca atītam upādāya anāgatamca paccuppannanca pacchā, anāgatam upādāya atītanca paccuppannanca pure. . Katham pure apekkham karoti—"evamrūpo ahosim atītamaddhānan"ti tattha nandim samannāneti. "Evamvedano ahosim. Evamsanno ahosim. Evamsankhāro ahosim. Evamvinnāņo ahosim atītamaddhānan"ti tattha nandim samannāneti. Evampi pure apekkham karoti.

Atha vā "iti me cakkhu ahosi atītamaddhānam iti rūpā"ti tattha chandarāgapaṭibaddham hoti viññāṇam, chandarāgapaṭibaddhattā viññāṇassa tadabhinandati, tadabhinandanto evampi pure apekkham karoti. . Iti me sotam ahosi atītamaddhānam iti saddāti. Iti me ghānam ahosi atītamaddhānam iti gandhāti. Iti me jivhā ahosi atītamaddhānam iti rasāti. Iti me kāyo ahosi atītamaddhānam iti phoṭṭhabbāti. "Iti me mano ahosi atītamaddhānam iti dhammā"ti tattha chandarāgapaṭibaddham hoti viññāṇam, chandarāgapaṭibaddhattā viññāṇassa tadabhinandati, tadabhinandanto evampi pure apekkham karoti.

<sup>\*</sup> Khu 1. 38; Khu 8. 95; Abhi 4. 381 pitthesupi.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Ma 3. 57; Khu 8. 95 pitthesu.

Atha vā yānissa tāni pubbe mātugāmena saddhim hasitalapitakīļitāni tadassādeti, tam nikāmeti, tena ca vittim āpajjati. Evampi pure apekkham karoti.

Katham pacchā apekkham karoti—"evamrūpo siyam anāgatamaddhānan"ti tattha nandim samannāneti. "Evamvedano siyam. Evamsannāneti siyam. Evamsankhāro siyam. Evamvinnāno siyam anāgatamaddhānan"ti tattha nandim samannāneti. Evampi pacchā apekkham karoti.

Atha vā "iti me cakkhu siyā anāgatamaddhānaṁ iti rūpā"ti appaṭiladdhassa paṭilābhāya cittaṁ paṇidahati, cetaso paṇidhānapaccayā tadabhinandati, tadabhinandanto evampi pacchā apekkhaṁ karoti. . Iti me sotaṁ siyā anāgatamaddhānaṁ iti saddāti. Iti me ghānaṁ siyā anāgatamaddhānaṁ iti gandhāti. Iti me jivhā siyā anāgatamaddhānaṁ iti rasāti. Iti me kāyo siyā anāgatamaddhānaṁ iti phoṭṭhabbāti. "Iti me mano siyā anāgatamaddhānaṁ iti dhammā"ti appaṭiladdhassa paṭilābhāya cittaṁ paṇidahati, cetaso paṇidhānapaccayā tadabhinandati, tadabhinandanto evampi pacchā apekkhaṁ karoti.

Atha vā "imināhaṁ sīlena vā vatena vā tapena vā brahmacariyena vā devo vā bhavissāmi devaññataro vā"ti appaṭiladdhassa paṭilābhāya cittaṁ paṇidahati, cetaso paṇidhānapaccayā tadabhinandati, tadabhinandanto evampi pacchā apekkhaṁ karotīti pacchā pure vāpi apekkhamānā.

Ime va kāme purime va jappanti ime va kāmeti paccuppanne pañca kāmaguņe icchantā sādiyantā patthayantā pihayantā abhijappantā. Purime va jappanti atīte pañca kāmaguņe jappantā pajappantā abhijappantāti ime va kāme purime va jappam. Tenāha Bhagavā—

"Icchānidānā bhavasātabaddhā, Te duppamuñcā na hi aññamokkhā. Pacchā pure vāpi apekkhamānā, Ime va kāme purime va jappan"ti.  Kāmesu giddhā pasutā pamūļhā, Avadāniyā te visame niviṭṭhā.
 Dukkhūpanītā paridevayanti, Kimsū bhavissāma ito cutāse.

Kāmesu giddhā pasutā pamūļhāti kāmāti uddānato dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca -pa- ime vuccanti vatthukāmā -pa- ime vuccanti kilesakāmā. . Gedho vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Kilesakāmena vatthukāmesu rattā giddhā gadhitā mucchitā ajjhosannā<sup>1</sup> laggā laggitā palibuddhāti kāmesu giddhā.

Pasutāti yepi me esanti gavesanti pariyesanti taccaritā tabbahulā taggarukā tanninnā tapponā tappabbhārā tadadhimuttā tadadhipateyyā, tepi kāmapasutā. Yepi taṇhāvasena rūpe esanti gavesanti pariyesanti. Sadde. Gandhe. Rase. Photthabbe -pa- pariyesanti taccaritā tabbahulā taggarukā tanninnā tapponā tappabbhārā tadadhimuttā tadadhipateyyā, tepi kāmapasutā. Yepi tanhāvasena rūpe patilabhanti. Sadde. Gandhe. Rase. Photthabbe patilabhanti taccaritā tabbahulā taggarukā tanninnā tapponā tappabbhārā tadadhimuttā tadadhipateyyā, tepi kāmapasutā. Yepi tanhāvasena rūpe paribhuñjanti. Sadde. Gandhe. Rase. Photthabbe paribhuñjanti taccaritā tabbahulā taggarukā tanninnā tapponā tappabbhārā tadadhimuttā tadadhipatateyyā, tepi kāmapasutā. Yathā kalahakārako kalahapasuto, kammakārako kammapasuto, gocare caranto gocarapasuto jhāyī jhānapasuto. Evamevam yepi kāme esanti gavesanti pariyesanti, taccaritā tabbahulā taggarukā tanninnā tapponā tappabbhārā tadadhimuttā tadadhipateyyā, tepi kāmapasutā. Yepi tanhāvasena rūpe esanti gavesanti pariyesanti. Sadde. Gandhe. Rase. Photthabbe -pa- pariyesanti taccaritā tabbahulā taggarukā tanninnā tapponā tappabbhārā tadadhimuttā tadadhipateyyā, tepi kāmapasutā. Yepi tanhāvasena rūpe patilabhanti. Sadde. Gandhe. Rase. Photthabbe patilabhanti taccaritā tabbahulā taggarukā

<sup>\*</sup> Khu 1. 400; Khu 10. 172 pitthe.

tanninnā tappoṇā tappabbhārā tadadhimuttā tadadhipateyyā, tepi kāmapasutā. Yepi taṇhāvasena rūpe paribhuñjanti. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe paribhuñjanti taccaritā tabbahulā taggarukā tanninnā tappoṇā tappabbhārā tadadhimuttā tadadhipateyyā, tepi kāmapasutā.

**Pamūļhā**ti yebhuyyena devamanussā pañcasu kāmaguņesu muyhanti sammuyhanti sampamuyhanti mūļhā sammūļhā sampamūļhā, avijjāya andhīkatā āvutā nivutā ovutā pihitā paṭicchannā paṭikujjitāti kāmesu giddhā pasutā pamūļhā.

Avadāniyā te visame niviṭṭhāti avadāniyāti avagacchantītipi avadāniyā, maccharinopi vuccanti avadāniyā, Buddhānam sāvakānam vacanam byappatham desanam anusiṭṭhim nādiyantīti avadāniyā. . Katham avagacchantīti avadāniyā—nirayam gacchanti, tiracchānayonim gacchanti, pettivisayam gacchantīti, evam avagacchantīti avadāniyā. . Katham maccharino vuccanti avadāniyā—

\* Pañca macchariyāni āvāsamacchariyam kulamacchariyam lābhamacchariyam vaṇṇamacchariyam dhammamacchariyam. Yam evarūpam macchariyam maccharāyanā maccharāyitattam veviccham kadariyam kaṭukañcukatā aggahitattam cittassa. Idam vuccati macchariyam. Api ca khandhamacchariyampi macchariyam, dhātumacchariyampi macchariyam, āyatanamacchariyampi macchariyam, gāho. Idam vuccati macchariyam, Iminā macchariyena avadañnutāya samannāgatā janā pamattā. Evam maccharino vuccanti avadāniyā. . Katham Buddhānam sāvakānam vacanam byappatham desanam anusiṭṭhim nādiyantīti avadāniyā—
Buddhānam sāvakānam vacanam byappatham desanam anusiṭṭhim na ādiyanti na sussusanti, na sotam odahanti, na aññā cittam upaṭṭhapenti anassavā avacanakarā paṭilomavuttino, aññeneva mukham karonti. Evam Buddhānam sāvakānam¹ vacanam byappatham desanam anusiṭṭhim nādiyantīti avadāniyāti avadāniyā.

Te visame niviṭṭhāti visame kāyakamme niviṭṭhā, visame vacīkamme niviṭṭhā, visame manokamme niviṭṭhā, visame pāṇātipāte niviṭṭhā, visame adinnādāne niviṭṭhā, visame kāmesumicchācāre niviṭṭhā, visame musāvāde niviṭṭhā, visamāya pisuṇāya vācāya. Visamāya pharusāya vācāya. Visame samphappalāpe. Visamāya abhijjhāya niviṭṭhā, visame byāpāde. Visamāya micchādiṭṭhiyā niviṭṭhā, visamesu saṅkhāresu niviṭṭhā, visamesu pañcasu kāmaguṇesu niviṭṭhā. Visamesu pañcasu nīvaraṇesu niviṭṭhā

<sup>\*</sup> Abhi 1. 226 pitthepi.

viniviṭṭhā patiṭṭhitā allīnā upagatā ajjhositā adhimuttā laggā laggitā palibuddhāti avadāniyā te visame niviṭṭhā.

Dukkhūpanītā paridevayantīti dukkhūpanītāti dukkhappattā dukkhasampattā dukkhūpagatā, mārappattā mārasampattā mārupagatā, maraņappattā maraņasampattā maraņūpagatā. . Paridevayantīti lapanti lālapanti l socanti kilamanti paridevanti urattāļim kandanti sammohamāpajjantīti dukkhūpanītā paridevayanti.

Kimsū bhavissāma ito cutāseti ito cutā kim bhavissāma, nerayikā bhavissāma, tiracchānayonikā bhavissāma, pettivisayikā bhavissāma, manussā bhavissāma, devā bhavissāma, rūpī bhavissāma, arūpī bhavissāma, saññī bhavissāma, asaññī bhavissāma, nevasaññīnāsaññī bhavissāma "bhavissāma nu kho mayam anāgatamaddhānam, na nu kho bhavissāma anāgatamaddhānam, kim nu kho bhavissāma anāgatamaddhānam, kim hutvā kim bhavissāma nu kho mayam anāgatamaddhānam, kim hutvā kim bhavissāma nu kho mayam anāgatamaddhānan"ti samsayapakkhandā vimatipakkhandā dveļhakajātā lapanti lālapanti socanti kilamanti paridevanti urattāļim kandanti sammoham āpajjantīti kimsū bhavissāma ito cutāse. Tenāha Bhagavā—

"Kāmesu giddhā pasutā pamūļhā, Avadāniyā te visame niviṭṭhā. Dukkhūpanītā paridevayanti, Kimsū bhavissāma ito cutāse"ti.

10. Tasmā hi sikkhetha idheva jantu, Yam kiñci jaññā visamanti loke. Na tassa hetū visamam careyya, Appañhim'dam jīvitamāhu dhīrā.

Tasmā hi sikkhetha idheva jantūti tasmāti tamkāraṇā tamhetu tappaccayā tannidānā, etamādīnavam sampassamāno kāmesūti tasmā. . Sikkhethāti tisso sikkhā adhisīlasikkhā, adhicittasikkhā, adhipaññāsikkhā. Katamā adhisīlasikkhā—idha bhikkhu sīlavā hoti,

pātimokkhasamvarasamvuto viharati ācāragocarasampanno, aņumattesu vajjesu bhayadassāvī samādāya sikkhati sikkhāpadesu. Khuddako sīlakkhandho mahanto sīlakkhandho sīlam patiṭṭhā ādi caraṇam samyamo samvaro mokkham pāmokkham kusalānam dhammānam samāpattiyā. Ayam adhisīlasikkhā.

Katamā adhicittasikkhā—idha bhikkhu vivicceva kāmehi vivicca akusalehi dhammehi savitakkam savicāram vivekajam pītisukham paṭhamam jhānam upasampajja viharati. Vitakkavicārānam vūpasamā ajjhattam sampasādanam cetaso ekodibhāvam avitakkam avicāram samādhijam pītisukham dutiyam jhānam upasampajja viharati. Pītiyā ca virāgā upekkhako ca viharati, sato ca sampajāno, sukhanca kāyena paṭisamvedeti. Yam tam ariyā ācikkhanti "upekkhako satimā sukhavihārī"ti tatiyam jhānam upasampajja viharati. Sukhassa ca pahānā dukkhassa ca pahānā pubbeva somanassadomanassānam atthangamā adukkhamasukham upekkhāsatipārisuddhim catuttham jhānam upasampajja viharati. Ayam adhicittasikkhā.

Katamā adhipaññāsikkhā—idha bhikkhu paññavā hoti udayatthagāminiyā paññāya samannāgato ariyāya nibbedhikāya sammādukkhakkhayagāminiyā, so "idam dukkhan"ti yathābhūtam pajānāti. "Ayam dukkhasamudayo"ti yathābhūtam pajānāti. "Ayam dukkhanirodho"ti yathābhūtam pajānāti. "Ayam dukkhanirodhagāminī paṭipadā"ti yathābhūtam pajānāti. "Ime āsavā"ti yathābhūtam pajānāti. "Ayam āsavasamudayo"ti yathābhūtam pajānāti. "Ayam āsavanirodho"ti yathābhūtam pajānāti. "Ayam āsavanirodhagāminī paṭipadā"ti yathābhūtam pajānāti. Ayam adhipaññāsikkhā. Imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkheyya, jānanto sikkheyya, passanto sikkheyya, paccavekkhanto sikkheyya, cittam adhiṭṭhahanto sikkheyya, saddhāya adhimuccanto sikkheyya, vīriyam paggaṇhanto sikkheyya, satim upaṭṭhapento sikkheyya, cittam samādahanto sikkheyya, paññāya pajānanto sikkheyya, abhiññeyyam abhijānanto sikkheyya, pariññeyyam parijānanto sikkheyya, pahātabbam pajahanto sikkheyya, bhāvetabbam bhāvento

sikkheyya, sacchikātabbam sacchikaronto sikkheyya ācareyya samādāya vatteyya.

Idhāti imissā diṭṭhiyā imissā khantiyā imissā ruciyā imasmim ādāye imasmim dhamme imasmim vinaye imasmim dhammavinaye imasmim pāvacane imasmim brahmacariye imasmim Satthusāsane imasmim attabhāve imasmim Manussaloke, tena vuccati idhāti. Jantūti satto naro -pamanujoti tasmā hi sikkhetha idheva jantu.

Yam kiñci jaññā visamanti loketi yam kiñcīti sabbena sabbam sabbahā sabbam asesam nissesam pariyādiyanavacanametam¹ yam kiñcīti. .

Visamanti jaññāti visamam kāyakammam visamanti jāneyya, visamam vacīkammam visamanti jāneyya, visamam pāṇātipātam visamoti jāneyya, visamam adinnādānam visamanti jāneyya, visamam kāmesumicchācāram visamoti jāneyya, visamam musāvādam visamoti jāneyya, visamam pisuṇam vācam visamāti jāneyya, visamam pharusam vācam visamāti jāneyya, visamam samphappalāpam visamoti jāneyya, visamam abhijjham visamāti jāneyya, visamam byāpādam visamoti jāneyya, visamam micchādiṭṭhim visamāti jāneyya, visama saṅkhāre visamāti jāneyya, visame pañca kāmaguṇe visamāti jāneyya, visame pañca nīvaraṇe visamāti jāneyya ājāneyya vijāneyya paṭivijāneyya paṭivijāneyya. . Loketi apāyaloke -pa- āyatanaloketi yam kiñci jaññā visamanti loke.

Na tassa hetū visamam careyyāti visamassa kāyakammassa hetu visamam na careyya, visamassa vacīkammassa hetu visamam na careyya, visamassa manokammassa hetu visamam na careyya, visamassa pāṇātipātassa hetu visamam na careyya, visamassa adinnādānassa hetu visamam na careyya, visamassa kāmesumicchācārassa hetu visamam na careyya, visamāya pisuṇāya vācāya hetu visamam na careyya, visamāya pharusāya vācāya hetu visamam na careyya, visamāya hetu visamam na careyya, visamāya pharusāya vācāya hetu visamam na careyya, visamāya

abhijjhāya hetu visamam na careyya, visamassa byāpādassa hetu visamam na careyya, visamāya micchādiṭṭhiyā hetu visamam na careyya, visamānam saṅkhārānam hetu visamam na careyya, visamānam pañcannam kāmaguṇānam hetu visamam na careyya, visamānam pañcannam nīvaraṇānam hetu visamam na careyya, visamāya cetanāya hetu visamam na careyya, visamāya paṭthanāya hetu visamam na careyya, visamāya paṇidhiyā hetu visamam na careyya, na ācareyya na samācareyya na samādāya vatteyyāti na tassa hetū visamam careyya.

Appañhi'dam jīvitamāhu dhīrāti jīvitanti \* āyu ṭhiti yapanā yāpanā iriyanā vattanā pālanā jīvitam jīvitindriyam. Api ca dvīhi kāraņehi appakam jīvitam ṭhitiparittatāya vā appakam jīvitam, sarasaparittatāya vā appakam jīvitam. Katham ṭhitiparittatāyā appakam jīvitam—atīte cittakkhaņe jīvittha na jīvati na jīvissati, anāgate cittakkhaņe jīvissati, na jīvati na jīvittha, paccuppanne cittakkhaņe jīviti, na jīvittha na jīvissati.

Jīvitam attabhāvo ca, sukhadukkhā ca kevalā. Ekacittasamāyuttā, lahuso vattate khaņo.

Cullāsītisahassāni, kappā tiṭṭhanti ye marū. Natveva tepi jīvanti, dvīhi cittehi saṁyutā.

Ye niruddhā marantassa, tiṭṭhamānassa vā idha. Sabbepi sadisā khandhā, gatā appatisandhikā.

Anantarā ca ye bhaggā<sup>1</sup>, ye ca bhaggā<sup>1</sup> anāgatā. Tadantare niruddhānam, vesamam natthi lakkhane.

Anibbattena na jāto, paccuppannena jīvati. Cittabhaggā mato loko, paññatti paramatthiyā.

Yathā ninnā pavattanti, chandena pariṇāmitā. Acchinnadhārā vattanti, saļāyatanapaccayā.

Anidhānagatā bhaggā, puñjo natthi anāgate. Nibbattā ye ca² tiṭṭhanti, āragge sāsapūpamā. Nibbattānañca dhammānaṁ, bhaṅgo nesaṁ purakkhato. Palokadhammā tiṭṭhanti, purāṇehi amissitā.

Adassanato āyanti, bhaṅgā gacchantyadassanaṁ. Vijjuppādova ākāse, uppajjanti vayanti cāti—

Evam thitiparittatāya appakam jīvitam.

Katham sarasaparittatāya appakam jīvitam—assāsūpanibandham jīvitam, passāsūpanibandham jīvitam, assāsapassāsūpanibandham jīvitam, mahābhūtūpanibandham jīvitam, kabaļīkārāhārūpanibandham jīvitam, usmūpanibandham jīvitam, viññānūpanibandham jīvitam, mūlampi imesam dubbalam, pubbahetūpi imesam dubbalā, ye paccayā tepi dubbalā, yepi pabhāvikā tepi dubbalā, sahabhūmi imesam dubbalā sampayogāpi imesam dubbalā sahajāpi imesam dubbalā, yāpi payojikā, sāpi dubbalā, aññamaññam ime niccadubbalā, aññamaññam anavaṭṭhitā ime, aññamaññam paripātayanti ime, aññamaññassa hi natthi tāyitā, na cāpi ṭhapenti aññamaññam ime, yopi nibbattako so na vijjati.

Na ca kenaci koci hāyati,
Gandhabbā ca ime hi sabbaso.
Purimehi pabhāvikā ime,
Yepi pabhāvikā te pure matā.
Purimāpi ca pacchimāpi ca,
Aññamaññaṁ na kadāci maddasaṁsūti.

Evam sarasaparittatāya appakam jīvitam.

Api ca Cātumahārājikānam devānam jīvitam upādāya manussānam appakam jīvitam parittakam jīvitam thokam¹ jīvitam khaņikam jīvitam lahukam jīvitam ittaram jīvitam anaddhanīyam jīvitam naciraṭṭhitikam jīvitam, Tāvatimsānam devānam. Yāmānam devānam. Tusitānam devānam. Nimmānaratīnam devānam. Paranimmitavasavattīnam devānam. Brahmakāyikānam devānam jīvitam upādāya manussānam appakam jīvitam parittakam jīvitam thokam jīvitam khaņikam jīvitam lahukam jīvitam ittaram jīvitam anaddhanīyam jīvitam naciraṭṭhitikam jīvitam. Vuttam hetam Bhagavatā—

- \* Appamidam bhikkhave manussānam āyu, gamaniyo samparāyo, mantāya boddhabbam, kattabbam kusalam, caritabbam brahmacariyam, natthi jātassa amaraṇam. Yo bhikkhave ciram jīvati, so vassasatam, appam vā bhiyyo.
  - \* Appamāyu manussānam, hīļeyya nam suporiso. Careyyādittasīsova, natthi maccussanāgamo.

Accayanti ahorattā, jīvitam uparujjhati. Āyu khiyyati maccānam, kunnadīnamva odakanti.

Appañhi daṁ jīvitamāhu dhīrāti dhīrāti dhīrā, dhitimāti dhīrā, dhitisampaṁnnāti dhīrā, dhīkatapāpāti dhīrā, dhī vuccati paññā, † yā paññā pajānanā vicayo pavicayo dhammavicayo sallakkhaṇā upalakkhaṇā paccupalakkhaṇā paṇḍiccaṁ kosallaṁ nepuññaṁ vebhabyā cintā upaparikkhā bhūri medhā pariṇāyikā vipassanā sampajaññaṁ patodo paññā paññindriyaṁ paññābalaṁ paññāsatthaṁ paññāpāsādo paññā-āloko paññā-obhāso paññāpajjoto paññāratanaṁ amoho dhammavicayo sammādiṭṭhi, tāya paññāya samannāgatattā dhīrā. . Api ca khandhadhīrā dhātudhīrā āyatanadhīrā paṭiccasamuppādadhīrā satipaṭṭhānadhīrā sammappadhānadhīrā iddhipādadhīrā indriyadhīrā baladhīrā bojjhaṅgadhīrā maggadhīrā phaladhīrā nibbānadhīrā, te dhīrā evamāhaṁsu "manussānaṁ appakaṁ jīvitaṁ, parittakaṁ jīvitaṁ, thokaṁ jīvitaṁ, khaṇikaṁ jīvitaṁ, lahukaṁ jīvitaṁ, ittaraṁ jīvitaṁ, anaddhanīyaṁ jīvitaṁ, naciraṭṭhitikaṁ jīvitam"ti evamāhaṁsu evaṁ kathenti evaṁ bhaṇanti evaṁ dīpayanti evaṁ voharantīti appañhidaṁ jīvitamāhu dhīrā. Tenāha Bhagavā—

Tasmā hi sikkhetha idheva jantu, Yaṁ kiñci jaññā visamanti loke. Na tassa hetū visamaṁ careyya, Appañhi'daṁ jīvitamāhu dhīrāti.

11. ++ Passāmi loke pariphandamānam, Pajam imam tanhagatam bhavesu. Hīnā narā maccumukhe lapanti, Avītatanhāse bhavābhavesu. Passāmi loke pariphandamānanti passāmīti mamsacakkhunāpi passāmi, dibbacakkhunāpi passāmi, paññācakkhunāpi passāmi, Buddhacakkhunāpi passāmi, samantacakkhunāpi passāmi dakkhāmi olokemi nijjhāyāmi upaparikkhāmi. Loketi apāyaloke manussaloke devaloke, khandhaloke dhātuloke āyatanaloke.

Pariphandamānanti tanhāphandanāya phandamānam ditthiphandanāya phandamānam kilesaphandanāya phandamānam payogaphandanāya phandamānam vipākaphandanāya phandamānam duccaritaphandanāya phandamānam, rattam rāgena phandamānam duttham dosena phandamānam mūlham mohena phandamānam, vinibaddham mānena phandamānam parāmattham ditthiyā phandamānam vikkhepagatam uddhaccena phandamānam anitthangatam vicikicchāya phandamānam thāmagatam anusayehi phandamānam, lābhena phandamānam alābhena phandamānam yasena phandamānam ayasena phandamānam pasamsāya phandamānam nindāya phandamānam sukhena phandamānam dukkhena phandamānam, jātiyā phandamānam jarāya phandamānam byādhinā phandamānam maranena phandamānam sokaparidevadukkhadomanassupāyāsehi phandamānam, nerayikena dukkhena phandamānam tiracchānayonikena dukkhena phandamānam pettivisayikena dukkhena phandamānam mānusikena dukkhena phandamānam, gabbhokkantimūlakena dukkhena phandamānam gabbhe thitimūlakena dukkhena phandamānam gabbhā vutthānamūlakena dukkhena phandamānam jātassūpanibandhakena dukkhena phandamānam jātassa parādheyyakena dukkhena phandamānam attūpakkamena dukkhena phandamānam parūpakkamena dukkhena phandamānam, dukkhadukkhena phandamānam sankhāradukkhena phandamānam viparināmadukkhena phandamānam, cakkhurogena dukkhena phandamānam sotarogena dukkhena phandamānam ghānarogena dukkhena. Jivhārogena. Kāyarogena. Sīsarogena. Kannarogena. Mukharogena. Dantarogena. Kāsena. Sāsena. Pināsena. Dāhena. Jarena. Kucchirogena. Mucchāya. Pakkhandikāya. Sūlāya. Visucikāya. Kutthena. Gandena. Kilāsena. Sosena. Apamārena. Dadduyā. Kanduyā. Kacchuyā. Rakhasāya. Vitacchikāya. Lohitena. Pittena. Madhumehena. Amsāya. Pilakāya. Bhagandalāya<sup>1</sup>. Pittasamutthānena ābādhena. Semhasamutthānena ābādhena. Vātasamutthānena ābādhena. Sannipātikena ābādhena. Utuparināmajena ābādhena. Visamaparihārajena ābādhena. Opakkamikena

ābādhena. Kammavipākajena ābādhena. Sītena. Uṇhena. Jighacchāya. Pipāsāya. Uccārena. Passāvena. Þaṁsamakasavātātapasarīsapasamphassena dukkhena. Mātumaraṇena dukkhena. Pitumaraṇena dukkhena. Bhātumaraṇena dukkhena. Bhaginimaraṇena dukkhena. Puttamaraṇena dukkhena. Mītumaraṇena dukkhena. Ñātibyasanena. Bhogabyasanena. Rogabyasanena. Sīlabyasanena. Diṭṭhibyasanena dukkhena phandamānaṁ samphandamānaṁ vipphandamānaṁ vedhamānaṁ pavedhamānaṁ sampavedhamānaṁ passāmi dakkhāmi olokemi nijjhāyāmi upaparikkhāmīti passāmi loke pariphandamānaṁ.

Pajam imam tanhagatam bhavesūti pajāti sattādhivacanam. . Tanhāti rūpatanhā saddatanhā gandhatanhā rasatanhā phoṭṭhabbatanhā dhammatanhā. . Tanhagatanti tanhāgatam tanhānugatam tanhāyānusaṭam tanhāyāsannam tanhāya pātitam abhibhūtam pariyādinnacittam. . Bhavesūti kāmabhave rūpabhave arūpabhaveti pajam imam tanhagatam bhavesu.

Hīnā narā maccumukhe lapantīti hīnā narāti hīnā narā. Hīnena kāyakammena samannāgatāti hīnā narā, hīnena vacīkammena samannāgatāti hīnā narā, hīnena manokammena samannāgatāti hīnā narā. Hīnena pāṇātipātena samannāgatāti hīnā narā, hīnena adinnādānena. Hīnena kāmesumicchācārena. Hīnena musāvādena. Hīnāya pisuṇāya vācāya. Hīnāya pharusāya vācāya. Hīnena samphappalāpena. Hīnāya abhijjhāya. Hīnena byāpādena. Hīnāya micchādiṭṭhiyā. Hīnehi saṅkhārehi. Hīnehi pañcahi kāmaguṇehi nīvaraṇehi. Hīnāya cetanāya. Hīnāya patthanāya. Hīnāya paṇidhiyā samannāgatāti hīnā narā. Hīnā nihīnā ohīnā omakā lāmakā chatukkā parittāti hīnā narā. Maccumukhe lapantīti maccumukheti māramukhe maraṇamukhe, maccuppattā maccusampattā maccūpāgatā, mārappattā mārasampattā mārūpāgatā, maraṇappattā maraṇasampattā maraṇūpāgatā lapanti lālapanti socanti kilamanti paridevanti urattāļim kandanti sammoham āpajjantīti hīnā narā maccumukhe lapanti.

Avītataņhāse bhavābhavesūti taņhāti rūpataņhā -pa- dhammataņhā. Bhavābhavesūti bhavābhave kammabhave punabbhave kāmabhave, kammabhave kāmabhave punabbhave rūpabhave, kammabhave rūpabhave punabbhave arūpabhave,

kammabhave arūpabhave punabbhave punappunabbhave, punappunagatiyā punappuna-upapattiyā punappunapaṭisandhiyā punappuna-attabhāvābhinibbattiyā, avītataṇhā avigatataṇhā acattataṇhā avantataṇhā amuttataṇhā appahīnataṇhā appaṭinissaṭṭhataṇhāti avītataṇhāse bhavābhavesu. Tenāha Bhagavā—

Passāmi loke pariphandamānam, Pajam imam tanhagatam bhavesu. Hīnā narā maccumukhe lapanti, Avītatanhāse bhavābhavesūti.

12. \* Mamāyite passatha phandamāne, Maccheva¹ appodake khiņasote. Etampi disvā amamo careyya, Bhayesu āsattimakubbamāno.

Mamāyite passatha phandamāneti mamattāti dve mamattā taṇhāmamattañca diṭṭhimamattañca. Katamaṁ taṇhāmamattaṁ—yāvatā taṇhāsaṅkhātena sīmakataṁ mariyādikataṁ odhikataṁ pariyantakataṁ pariggahitaṁ mamāyitaṁ, idaṁ mamaṁ, etaṁ mamaṁ, ettakaṁ mamaṁ, ettāvatā mamaṁ, mama rūpā saddā gandhā rasā phoṭṭhabbā, attharaṇā pāvuraṇā dāsidāsā ajeļakā kukkuṭasūkarā hatthigavāssavaļavā khettaṁ vatthu hiraññaṁ suvaṇṇaṁ gāmanigamarājadhāniyo raṭṭhañca janapado ca koso ca koṭṭhāgārañca, kevalampi mahāpathaviṁ taṇhāvasena mamāyati. Yāvatā aṭṭhasataṁ taṇhāvicaritaṁ, idaṁ taṇhāmamattaṁ.

Katamam diṭṭhimamattam—vīsativatthukā sakkāyadiṭṭhi, dasavatthukā micchādiṭṭhi, dasavatthukā antaggāhikā diṭṭhi, † yā evarūpā diṭṭhi diṭṭhigatam diṭṭhigahanam diṭṭhikantaro diṭṭhivisūkāyikam diṭṭhivipphandikam diṭṭhisaññojanam, gāho paṭiggāho abhiniveso parāmāso kummaggo micchāpatho micchattam titthāyatanam vipariyesaggāho viparītaggāho vipallāsaggāho micchāgāho "ayāthāvakasmim yāthāvakan"ti gāho, yāvatā dvāsaṭṭhidiṭṭhigatāni, idam diṭṭhimamattam. .

Mamāyitepassatha phandamāneti mamāyitam vatthum acchedasamkinopi phandanti, acchindantepi phandanti, acchinnepi phandanti, mamāyitam vatthum vipariṇāmasamkinopi phandanti, vipariṇāmantepi phandanti, vipariṇātepi phandanti paphandanti samphandanti vipphandanti vedhanti² pavedhanti sampavedhanti. Evam phandamāne paphandamāne samphandamāne vipphandamāne vedhamāne pavedhamāne sampavedhamāne

<sup>\*</sup> Khu 1. 400 pitthe. 1. Macchova (Sī) + Abhi 1. 222 pitthe. 2. Vedhenti (Syā)

passatha dakkhatha oloketha nijjhāyatha upaparikkhathāti mamāyite passatha phandamāne.

Maccheva appodake khīṇasoteti yathā macchā appodake parittodake udakapariyādāne kākehi vā kulalehi vā balākāhi vā paripātiyamānā ukkhipiyamānā khajjamānā phandanti paphandanti samphandanti vipphandanti vedhanti pavedhanti sampavedhanti. Evamevam pajā mamāyitam vatthum acchedasamkinopi phandanti, acchindantepi phandanti, acchinnepi phandanti, mamāyitam vatthum vipariṇāmasamkinopi phandanti, vipariṇāmantepi phandanti, vipariṇātepi phandanti paphandanti samphandanti vipphandanti vedhanti pavedhanti sampavedhantīti maccheva appodake khīnasote.

Etampi disvā amamo careyyāti etam ādīnavam disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā¹ vibhāvayitvā vibhūtam katvā mamattesūti etampi disvā. Amamo careyyāti mamattāti dve mamattā taṇhāmamattanca diṭṭhimamattanca -paidam taṇhāmamattam -pa- idam diṭṭhimamattam. Taṇhāmamattam pahāya diṭṭhimamattam paṭinissajjitvā cakkhum amamāyanto sotam amamāyanto ghānam amamāyanto jivham amamāyanto kāyam amamāyanto manam amamāyanto, rūpe. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Dhamme. Kulam. Gaṇam. Āvāsam. Lābham. Yasam. Pasamsam. Sukham. Cīvaram. Piṇḍapātam. Senāsanam. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāram. Kāmadhātum. Rūpadhātum. Arūpadhātum. Kāmabhavam. Rūpabhavam. Arūpabhavam. Saññābhavam. Asaññābhavam. Nevasaññānāsaññābhavam. Atītam. Ekavokārabhavam. Catuvokārabhavam. Pancavokārabhavam. Atītam. Anāgatam. Paccuppannam. Diṭṭhasutamutaviññātabbe dhamme amamāyanto agaṇhanto aparāmasanto anabhinivisanto careyya vihareyya iriyeyya vatteyya pāleyya yapeyya yāpeyyāti etampi disvā amamo careyya.

Bhavesu āsattimakubbamānoti bhavesūti kāmabhave rūpabhave arūpabhave. Āsatti vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Bhavesu āsattimakubbamānoti bhavesu āsattim akubbamāno, chandam pemam rāgam khantim akubbāmāno ajanayamāno asañjanayamāno anibbattayamāno anabhinibbattayamānoti bhavesu āsattimakubbamāno. Tenāha Bhagavā—

Mamāyite passatha phandamāne, Maccheva appodake khīṇasote. Etampi disvā amamo careyya, Bhayesu āsattimakubbamānoti.

13. \* Ubhosu antesu vineyya chandam, Phassam pariññāya anānugiddho. Yadattagarahī tadakubbamāno, Na limpatī<sup>1</sup> diṭṭhasutesu dhīro.

Ubhosu antesu vineyya chandanti antāti phasso eko anto phassasamudayo dutiyo anto, atīto eko anto anāgato dutiyo anto, sukhā vedanā eko anto dukkhā vedanā dutiyo anto, nāmaṁ eko anto rūpaṁ dutiyo anto, cha ajjhattikāni āyatanāni eko anto cha bāhirāni āyatanāni dutiyo anto, sakkāyo eko anto sakkāyasamudayo dutiyo anto. . Chandoti yo kāmesu kāmacchando kāmarāgo kāmanandī kāmataṇhā kāmasneho kāmapariļāho kāmamucchā kāmajjhosānaṁ kāmogho kāmayogo kāmupādānaṁ kāmacchandanīvaraṇaṁ. . Ubhosu antesu vineyya chandanti ubhosu antesu chandaṁ vineyya paṭivineyya pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyyāti ubhosu antesu vineyya chandaṁ.

Phassam pariññāya anānugiddhoti phassoti cakkhusamphasso sotasamphasso ghānasamphasso jivhāsamphasso kāyasamphasso manosamphasso, adhivacanasamphasso paṭighasamphasso sukhavedanīyo samphasso dukkhavedanīyo samphasso adukkhamasukhavedanīyo samphasso, kusalo phasso akusalo phasso abyākato phasso, kāmāvacaro phasso rūpāvacaro phasso arūpāvacaro phasso, suññato phasso animitto phasso appaṇihito phasso, lokiyo phasso lokuttaro phasso, atīto phasso anāgato phasso

<sup>\*</sup> Khu 1. 400 pitthe.

paccuppanno phasso, vo evarūpo phasso phusanā samphusanā samphusitattam, ayam vuccati phasso.

Phassam pariññāyāti phassam tīhi pariññāhi parijānitvā ñātapariññāya tīranapariññāya<sup>1</sup> pahānapariññāya. \* Katamā ñātapariññā—phassam jānāti "ayam cakkhusamphasso ayam sotasamphasso ayam ghanasamphasso ayam jivhāsamphasso ayam kāyasamphasso ayam manosamphasso, ayam adhivacanasamphasso ayam patighasamphasso, ayam sukhavedanīyo phasso ayam dukkhavedanīyo phasso ayam adukkhamasukhavedanīyo phasso, ayam kusalo phasso ayam akusalo phasso ayam abyakato phasso, ayam kāmāvacaro phasso ayam rūpāvacaro phasso ayam arūpāvacaro phasso, ayam suññato phasso ayam animitto phasso ayam appanihito phasso, ayam lokiyo phasso ayam lokuttaro phasso, ayam atīto phasso ayam anāgato phasso ayam paccuppanno phasso"ti jānāti passati. Ayam ñātapariññā.

\* Katamā tīranapariññā—evam ñātam katvā phassam tīreti aniccato dukkhato rogato gandato sallato aghato ābādhato parato palokato ītito upaddavato bhayato upasaggato calato pabhanguto adhuvato atanato alenato asaranato rittato tucchato suññato anattato ādīnavato viparināmadhammato asārakato aghamūlato vadhakato vibhavato sāsavato saṅkhatato mārāmisato <u>jātijarābyādhimaranadhammato</u> sokaparidevadukkhadomanassupāyāsadhammato samkilesadhammato samudayato atthangamato assadato adinavato nissaranato tireti. Ayam tīranapariññā.

Katamā pahānapariññā—evam tīrayitvā phasse chandarāgam pajahati vinodeti byantim karoti anabhāvam gameti. Vuttam hetam Bhagavatā— + yo bhikkhave phassesu chandarāgo, tam pajahatha. Evam so phasso pahīno bhavissati ucchinnamūlo tālāvatthukato anabhāvam kato

<sup>1.</sup> Tiranapariññāya (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 8. 38, 121 pitthesupi.

<sup>+</sup> Sam 2. 23 pitthe thokam visadisam.

āyatim anuppādadhammoti. Ayam pahānapariññā. . **Phassam pariññāyā**ti phassam imāhi tīhi pariññāhi parijānitvā. **Anānugiddho**ti **gedho** vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam yasseso gedho pahīno samucchinno vūpasanto paṭipassaddho abhabbuppattiko ñāṇagginā daḍḍho, so vuccati agiddho. So rūpe agiddho, sadde agiddho, gandhe agiddho, rase agiddho, phoṭṭhabbe agiddho, kule. Gaṇe. Āvāse. Lābhe. Yase. Pasamsāya. Sukhe. Cīvare. Piṇḍapāte. Senāsane.

Gilānapaccayabhesajjaparikkhāre. Kāmadhātuyā. Rūpadhātuyā.

Arūpadhātuyā. Kāmabhave. Rūpabhave. Arūpabhave. Saññābhave.

Asaññābhave. Nevasaññānāsaññābhave. Ekavokārabhave. Catuvokārabhave.

Pañcavokārabhave. Atīte. Anāgate. Paccuppanne.

Diṭṭhasutamutaviññātabbesu dhammesu agiddho agadhito amucchito anajjhosanno, vītagedho vigatagedho cattagedho vantagedho muttagedho, pahīnagedho paṭinissaṭṭhagedho, vītarāgo vigatarāgo cattarāgo vantarāgo muttarāgo pahīnarāgo paṭinissaṭṭharāgo, nicchāto nibbuto sītibhūto sukhapaṭisaṁvedī brahmabhūtena attanā viharatīti phassaṁ pariññāya anānugiddho.

Yadattagarahī tadakubbamānoti yaditi yam. Attagarahīti dvīhi kāraņehi attānam garahati katattā ca akatattā ca. Katham katattā ca akatattā ca attānam garahati—katam me kāyaduccaritam, akatam me kāyasucaritanti attānam garahati. Katam me vacīduccaritam, akatam me vacīsucaritanti attānam garahati. Katam me manoduccaritam, akatam me manosucaritanti attānam garahati. Katam me manoduccaritam, akatam me manosucaritanti attānam garahati. Katam me adinnādānam, akatā me pāṇātipātā veramaṇīti attānam garahati. Katam me adinnādānam, akatā me adinnādānā veramaṇīti attānam garahati. Kato me musāvādo, akatā me kāmesumicchācārā veramaṇīti attānam garahati. Kata me pisuṇā vācā, akatā me pisuṇāya vācāya veramaṇīti attānam garahati. Katā me pharusā vācā, akatā me pharusāya vācāya veramaṇīti attānam garahati. Katā me pharusā vācā, akatā me pharusāya vācāya veramaṇīti attānam garahati. Kato me samphappalāpo, akatā me samphappalāpā veramaṇīti

attānam garahati. Katā me abhijihā, akatā me anabhijihāti attānam garahati. Kato me byāpādo, akato me abyāpādoti attānam garahati. Katā me micchāditthi, akatā me sammāditthīti attānam garahati. Evam katattā ca akatattā ca attānam garahati. Atha vā sīlesu'mhi na paripūrakārīti attānam garahati. Indriyesu'mhi aguttadvāroti attānam garahati, bhojane'mhi<sup>1</sup> amattaññūti attānam garahati, jāgariyam ananuyuttoti attānam garahati, satisampajaññena asamannāgatoti attānam garahati, abhāvitā me cattāro satipatthānāti attānam garahati. Abhāvitā me cattāro sammappadhānāti attānam garahati, abhāvitā me cattāro iddhipādāti attānam garahati, abhāvitāni me pañcindriyānīti attānam garahati, abhāvitāni me pañca balānīti attānam garahati, abhāvitā me satta bojjhangāti attānam garahati, abhāvito me ariyo atthangiko maggoti attānam garahati. Dukkham me apariññatanti attanam garahati, samudayo me appahinoti attanam garahati, maggo me abhāvitoti attānam garahati, nirodho me asacchikatoti attānam garahati. Evam katattā ca akatattā ca attānam garahati. . Evam attagarahitam kammam akubbamano ajanayamano asanjanayamano anibbattayamāno anabhinibbattayamānoti yadattagarahī tadakubbamāno. Na limpatī ditthasutesu dhīroti lepoti dve lepā tanhālepo ca ditthilepo ca -paayam tanhālepo -pa- ayam ditthilepo. **Dhīro**ti pandito paññavā buddhimā ñānī vibhāvī medhāvī, dhīro tanhālepam pahāya ditthilepam patinissajjitvā ditthe na limpati sute na limpati mute na limpati viññāte na limpati na palimpati<sup>2</sup> na upalimpati, alitto apalitto<sup>3</sup> anupalitto nikkhanto nissato vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti na limpatī ditthasutesu dhīroti. Tenāha Bhagavā—

> Ubhosu antesu vineyya chandam, Phassam pariññāya anānugiddho. Yadattagarahī tadakubbamāno, Na limpatī diṭṭhasutesu dhīroti.

14. \* Saññaṁ pariññā vitareyya oghaṁ,Pariggahesu muninopalitto.Abbūḷhasallo cara'mappamatto,Nāsīsatī lokamimaṁ parañca.

Saññaṁ pariññā vitareyya oghanti saññāti kāmasaññā byāpādasaññā vihiṁsāsaññā, nekkhammasaññā abyāpādasaññā avihiṁsāsaññā, rūpasaññā saddasaññā gandhasaññā rasasaññā phoṭṭhabbasaññā dhammasaññā, yā evarūpā saññā sañcananā sañcānitattaṁ, ayaṁ vuccati saññā. . Saññaṁ pariññāti saññaṁ tīhi pariññāhi parijānitvā ñātapariññāya tīraṇapariññāya pahānapariññāya. . Katamā ñātapariññā—saññaṁ jānāti "ayaṁ kāmasaññā ayaṁ byāpādasaññā ayaṁ vihiṁsāsaññā, ayaṁ nekkhammasaññā ayaṁ abyāpādasaññā ayaṁ avihiṁsāsaññā, ayaṁ rūpasaññā ayaṁ saddasaññā ayaṁ gandhasaññā ayaṁ rasasaññā ayaṁ phoṭṭhabbasaññā ayaṁ dhammasaññā"ti jānāti passati, ayaṁ ñātapariññā.

Katamā tīraṇapariññā—evaṁ ñātaṁ katvā saññaṁ tīreti aniccato dukkhato rogato gaṇḍato sallato aghato ābādhato parato palokato ītito upaddavato bhayato upasaggato calato pabhaṅguto -pa- samudayato atthaṅgamato assādato ādīnavato nissaraṇato tīreti, ayaṁ tīraṇapariññā.

Katamā pahānapariññā—evaṁ tīrayitvā saññāya chandarāgaṁ pajahati vinodeti anabhāvaṁ gameti. Vuttampi hetaṁ Bhagavatā— + yo bhikkhave saññāya chandarāgo, taṁ pajahatha. Evaṁ sā saññā pahīnā bhavissati ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁ katā āyatiṁ anuppādadhammāti, ayaṁ pahānapariññā. . Saññaṁ pariññāti saññaṁ imāhi tīhi pariññāhi parijānitvā. . Vitareyya oghanti kāmoghaṁ bhavoghaṁ diṭṭhoghaṁ avijjoghaṁ tareyya uttareyya patareyya samatikkameyya vītivatteyyāti saññaṁ pariññā vitareyya oghaṁ.

Pariggahesu muni nopalittoti pariggahāti dve pariggahā taṇhāpariggaho ca diṭṭhipariggaho ca -pa- ayaṁ taṇhāpariggaho -pa- ayaṁ diṭṭhipariggaho.

. Munīti monaṁ vuccati ñānaṁ. Yā paññā pajānanā amoho

<sup>\*</sup> Khu 1. 400 pitthepi.

<sup>+</sup> Sam 2. 23 pitthe.

dhammavicayo sammādiṭṭhi, tena ñāṇena samannāgato muni monappattoti. Tīṇi moneyyāni kāyamoneyyaṁ vacīmoneyyaṁ manomoneyyaṁ.

Katamam kāyamoneyyam—tividhānam kāyaduccaritānam pahānam kāyamoneyyam, tividham kāyasucaritam kāyamoneyyam, kāyārammaņe ñāṇam kāyamoneyyam, kāyapariññā kāyamoneyyam, pariññāsahagato maggo kāyamoneyyam, kāye chandarāgassa pahānam kāyamoneyyam, kāyasankhāranirodho catutthajjhānasamāpatti kāyamoneyyam, idam kāyamoneyyam.

Katamam vacīmoneyyam—catubbidhānam vacīduccaritānam pahānam vacīmoneyyam, catubbidham vacīsucaritam vacīmoneyyam, vācārammaņe ñāṇam vacīmoneyyam, vācāpariññā vacīmoneyyam, pariññāsahagato maggo vacīmoneyyam, vācāya chandarāgassa pahānam vacīmoneyyam, vacīsankhāranirodho dutiyajjhānasamāpatti vacīmoneyyam, idam vacīmoneyyam.

Katamam manomoneyyam—tividhānam manoduccaritānam pahānam manomoneyyam, tividham manosucariyam manomoneyyam, cittārammane ñāṇam manomoneyyam, cittapariññā manomoneyyam, pariññāsahagato maggo manomoneyyam, citte chandarāgassa pahānam manomoneyyam, cittasankhāranirodho saññāvedayitanirodham manomoneyyam, idam manomoneyyam.

Kāyamunim vācāmunim, manomunimanāsavam. Munim moneyyasampannam, āhu sabbappahāyinam.

Kāyamunim vācāmunim, manomunimanāsavam. Munim moneyyasampannam, āhu ninhātapāpakanti<sup>1</sup>.

Imehi tīhi moneyyehi dhammehi samannāgatā cha munino² agāramunino anagāramunino sekhamunino asekhamunino Paccekamunino Munimuninoti. Katame agāramunino—ye te agārikā diṭṭhapadā viññātasāsanā, ime agāramunino. . Katame anagāramunino—ye te pabbajitā diṭṭhapadā viññātasāsanā, ime anagāramunino. . Satta sekhā sekhamunino. . Arahanto asekhamunino. . Paccekabuddhā Paccekamunino. Munimunino vuccanti Tathāgatā Arahanto Sammāsambuddhā.

<sup>1.</sup> Nimnhātapāpakanti (Syā) Am 1. 277; Khu 1. 234; Khu 8. 73 piṭṭhesupi.

<sup>2.</sup> Cha munayo (Syā)

\* Na monena munī hoti, mūļharūpo aviddasu. Yo ca tulamva paggayha, varamādāya paņdito.

Pāpāni parivajjeti, sa munī tena so muni. Yo munāti ubho loke, "muni" tena pavuccati.

Asatañca satañca ñatvā dhammaṁ, Ajjhattaṁ bahiddhā ca sabbaloke. Devamanussehi pūjito yo, Saṅgajālamaticca so munīti.

Lepāti dve lepā taṇhālepo ca diṭṭhilepo ca -pa- ayaṁ taṇhālepo -pa- ayaṁ diṭṭhilepo. Muni taṇhālepaṁ pahāya diṭṭhilepaṁ paṭinissajjitvā pariggahesu na limpati na palimpati na upalimpati, alitto apalitto anupalitto nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto, vimariyādikatena cetasā viharatīti pariggahesu muni nopalitto.

Abbūļhasallo cara'mappamattoti sallanti satta sallāni rāgasallam dosasallam mohasallam mānasallam diṭṭhisallam sokasallam katamkathāsallam¹, yassete sallā pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā, so vuccati abbūļhasallo abbahitasallo uddhatasallo samuddhatasallo uppāṭitasallo samuppāṭitasallo cattasallo vantasallo muttasallo pahīnasallo paṭinissaṭṭhasallo nicchāto nibbuto sītibhūto sukhapaṭisamvedī brahmabhūtena attanā viharatīti abbūlhasallo.

Caranti caranto viharanto iriyanto vattanto pālento yapento yāpento. . Appamattoti + sakkaccakārī sātaccakārī aṭṭhitakārī anolīnavuttiko anikkhittachando anikkhittadhuro kusalesu dhammesu "kathāhaṁ aparipūraṁ vā sīlakkhandhaṁ paripūreyyaṁ, paripūraṁ vā sīlakkhandhaṁ tattha tattha paññāya anuggaṇheyyan"ti yo tattha chando ca vāyāmo ca ussāho ca usseļhī ca appaṭivānī ca sati ca sampajaññañca ātappaṁ padhānaṁ adhiṭṭhānaṁ anuyogo appamādo kusalesu dhammesu. . Kathāhaṁ aparipūraṁ vā samādhikkhandhaṁ paripūreyyaṁ, paripūraṁ vā samādhikkhandhaṁ tattha

<sup>\*</sup> Khu 1. 51; Khu 8. 74 pitthesupi.

<sup>+</sup> Khu 8. 80; upari 293 piṭṭhesupi.

<sup>1.</sup> Duccaritasallam (Sī)

paññāya anuggaņeyyam -pa- kusalesu dhammesu. Kathāham aparipūram vā paññākkhandham paripūreyyam, vimuttikkhandham.

Vimuttiñāṇadassanakkhandhaṁ paripūreyyaṁ. Paripūraṁ vā vimuttiñāṇadassanakkhandhaṁ tattha tattha paññāya anuggaṇheyyanti yo tattha chando ca vāyāmo ca ussāho ca usseļhī ca appaṭivānī ca sati ca sampajaññañca ātappaṁ padhānaṁ adhiṭṭhānaṁ anuyogo appamādo kusalesu dhammesu. . "Kathāhaṁ apariññātaṁ vā dukkhaṁ parijāneyyaṁ, appahīne vā kilese pajaheyyaṁ, abhāvitaṁ vā maggaṁ bhāveyyaṁ. Asacchikataṁ vā nirodhaṁ sacchikareyyan"ti yo tattha chando ca vāyāmo ca ussāho ca ussoļhī ca appaṭivānī ca sati ca sampajaññañca ātappaṁ padhānaṁ adhiṭṭhānaṁ anuyogo appamādo kusalesu dhammesūti abbūļhasallo cara'mappamatto.

Nāsīsatī lokamimam parancāti imam lokam nāsīsati sakattabhāvam, paralokam nāsīsati, parattabhāvam. Imam lokam nāsīsati sakarūpavedanāsannāsankhāravinnāņam, param lokam nāsīsati pararūpavedanāsannāsankhāravinnāņam. Imam lokam nāsīsati cha ajjhattikāni āyatanāni, param lokam nāsīsati cha bāhirāni āyatanāni. Imam lokam nāsīsati manussalokam, param lokam nāsīsati devalokam. Imam lokam nāsīsati kāmadhātum, param lokam nāsīsati rūpadhātum arūpadhātum. Imam lokam nāsīsati kāmadhātum rūpadhātum param lokam nāsīsati arūpadhātum. Puna gatim vā upapattim vā paṭisandhim vā bhavam vā samsāram vā vaṭṭam vā nāsīsati na icchati na sādiyati na pattheti na piheti nātijappatīti nāsīsatī lokamimam parancāti. Tenāha Bhagavā—

Saññaṁ pariññā vitareyya oghaṁ, Pariggahesu muni nopalitto. Abbūḷhasallo cara'mappamatto, Nāsīsatī lokamimaṁ parañcāti.

Guhațthakasuttaniddeso dutiyo.

## 3. Dutthatthakasuttaniddesa

Atha dutthatthakasuttaniddesam vakkhati—

15. \* Vadanti ve duṭṭhamanāpi eke, Athopi¹ ve saccamanā vadanti. Vādañca jātam muni no upeti, Tasmā munī natthi khilo kuhiñci.

Vadanti ve duṭṭhamanāpi eketi te titthiyā duṭṭhamanā paduṭṭhamanā viruddhamanā paṭiviruddhamanā āhatamanā paccāhatamanā āghātitamanā paccāghātitamanā vadanti upavadanti Bhagavantañca bhikkhusaṁghañca abhūtenāti vadanti ve duṭṭhamanāpi eke.

Athopi ve saccamanā vadantīti ye tesam titthiyānam saddahantā okappentā adhimuccantā saccamanā saccasaññino bhūtamanā bhūtasaññino tathamanā tathasaññino yāthāvamanā yāthāvasaññino, aviparītamanā aviparītasaññino vadanti upavadanti Bhagavantañca bhikkhusamghañca abhūtenāti athopi ve saccamanā vadanti.

Vādañca jātaṁ muni no upetīti so vādo jāto hoti sañjāto nibbatto abhinibbatto pātubhūto paratoghoso akkoso upavādo Bhagavato ca bhikkhusaṁghassa ca abhūtenāti vādañca jātaṁ. . Muni no upetīti munīti monaṁ vuccati ñāṇaṁ. Yā paññā pajānanā amoho dhammavicayo sammādiṭṭhi tena ñāṇena samannāgato muni monappatto -pasaṅgajālamaticca so muni. . Yo vādaṁ upeti, so dvīhi kāraṇehi vādaṁ upeti kārako kārakatāya vādaṁ upeti. . Atha vā vuccamāno upavadiyamāno kuppati byāpajjati patiṭṭhiyati, kopañca dosañca appaccayañca pātukaroti akārakomhīti yo vādaṁ upeti, so imehi dvīhi kāraṇehi vādaṁ upeti. Muni dvīhi kāraṇehi vādaṁ na upeti. Akārako muni akārakatāya vādaṁ na upeti. . Atha vā vuccamāno upavadiyamāno na kuppati na byāpajjati na patitthīyati², na kopañca dosañca appaccayañca pātukaroti akārakomhīti muni imehi dvīhi kāraṇehi vādaṁ na upeti na

<sup>\*</sup> Khu 1. 401 piṭṭhepi.

pi. 1. Aññepi te (Sī), aññepi (Syā)

<sup>2.</sup> Patitthiyati (Sī, Syā) Am 1. 122 pitthepi.

upagacchati na gaṇhāti na parāmasati na abhinivisatīti vādañca jātaṁ muni no upeti.

Tasmā munī natthi khilo kuhiñcīti tasmāti tasmā tamkāraņā tamhetu tappaccayā tamnidānam munino āhatacittatā khilajātatāpi natthi. Pañcapi cetokhilā natthi, tayopi khilā natthi, rāgakhilo dosakhilo mohakhilo natthi na santi na samvijjati nupalabbhati pahīno samucchinno vūpasanto paṭipassaddho abhabbuppattiko ñāṇagginā daḍḍho. . Kuhiñcīti kuhiñci kimhici katthaci ajjhattam vā bahiddhā vā ajjhattabahiddhā vāti tasmā muni natthi khilo kuhiñciti. Tenāha Bhagavā—

Vadanti ve duṭṭhamanāpi eke, Athopi ve saccamanā vadanti. Vādañca jātaṁ muni no upeti, Tasmā munī natthi khilo kuhiñcīti.

16. \* Sakañhi diṭṭhim kathamaccayeyya, Chandānunīto ruciyā niviṭṭho. Sayam samattāni pakubbamāno, Yathā hi jāneyya tathā vadeyya.

Sakañhi diṭṭhiṁ kathamaccayeyyāti yaṁ te titthiyā sundariparibbājikaṁ hantvā samaṇānaṁ Sakyaputtiyānaṁ avaṇṇaṁ pakāsayitvā evaṁ etaṁ lābhaṁ yasasakkāraṁ sammānaṁ paccāharissāmāti. Te evaṁdiṭṭhikā evaṁkhantikā evaṁrucikā evaṁladdhikā evaṁajjhāsayā evaṁadhippāyā. Te nāsakkhiṁsu sakaṁ diṭṭhiṁ sakaṁ khantiṁ sakaṁ ruciṁ sakaṁ laddhiṁ sakaṁ ajjhāsayaṁ sakaṁ adhippāyaṁ atikkamituṁ, atha kho sveva ayaso te paccāgatoti. Evampi sakañhi diṭṭhiṁ kathamaccayeyya. . Atha vā "sassato loko idameva saccaṁ moghamaññan"ti yo so evaṁvādo, so sakaṁ diṭṭhiṁ sakaṁ khantiṁ sakaṁ ruciṁ sakaṁ laddhiṁ sakaṁ ajjhāsayaṁ sakaṁ adhippāyaṁ kathaṁ accayeyya atikkameyya samatikkameyya vītivatteyya. Taṁ kissa hetu, tassa sā diṭṭhi tathā samattā samādinnā gahitā parāmaṭṭhā abhiniviṭṭhā ajjhositā adhimuttāti. Evampi sakañhi diṭṭhiṁ kathamaccayeyya. . Asassato loko. Antavā loko. Anantavā loko. Taṁ jīvaṁ taṁ sarīraṁ.

Aññaṁ jīvaṁ aññaṁ sarīraṁ, hoti tathāgato paraṁ maraṇā. Na hoti tathāgato paraṁ maraṇā. Hoti ca na ca hoti tathāgato paraṁ maraṇā. Neva hoti na na hoti tathagato paraṁ maraṇā. "Idameva saccaṁ moghamaññan"ti yo so evaṁ vādo, so sakaṁ diṭṭhiṁ sakaṁ khantiṁ sakaṁ ruciṁ sakaṁ laddhiṁ sakaṁ ajjhāsayaṁ sakaṁ adhippāyaṁ kathaṁ accayeyya atikkameyya samatikkameyya vītivatteyya. Taṁ kissa hetu, tassa sā diṭṭhi tathā samattā samādinnā gahitā parāmaṭṭhā abhiniviṭṭhā ajjhositā adhimuttāti evampi sakañhi diṭthiṁ kathamaccayeyya.

Chandānunīto ruciyā niviṭṭhoti chandānunītoti sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā yāyati niyyati vuyhati samharīyati, yathā hatthiyānena vā assayānena vā rathayānena vā goyānena vā ajayānena vā meṇḍayānena vā oṭṭhayānena vā kharayānena vā yāyati niyyati vuyhati samharīyati. Evameva sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā yāyati niyyati vuyhati samharīyatīti chandānunīto. . Ruciyā niviṭṭhoti sakāya diṭṭhiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā niviṭṭho patiṭṭhito allīno upagato ajjhosito adhimuttoti chandānunīto ruciyā niviṭtho.

Sayam samattāni pakubbamānoti sayam samattam karoti, paripuṇṇam karoti, anomam karoti, aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaram karoti, "ayam satthā sabbaññū"ti sayam samattam karoti, paripuṇṇam karoti, anomam karoti, aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaram karoti, ayam dhammo svākkhāto, ayam gaṇo suppaṭipanno, ayam diṭṭhi bhaddikā, ayam paṭipadā supaññattā, ayam maggo niyyānikoti sayam samattam karoti, paripuṇṇam karoti, anomam karoti, aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaram karoti janeti sañjaneti nibbatteti abhinibbattetīti sayam samattāni pakubbamāno.

Yathā hi jāneyya tathā vadeyyāti yathā jāneyya, tathā vadeyya katheyya bhaṇeyya dīpayeyya vohareyya "sassato loko idameva saccaṁ moghamaññan"ti. Yathā jāneyya, tathā vadeyya katheyya bhaṇeyya dīpayeyya vohareyya "asassato loke -pa- neva

hoti na na hoti tathāgato param maraṇā idameva saccam moghamaññan"ti. Yathā jāneyya, tathā vadeyya katheyya bhaṇeyya dīpayeyya vohareyyāti yathā hi jāneyya tathā vadeyya. Tenāha Bhagavā—

Sakañhi diṭṭhiṁ kathamaccayeyya, Chandānunīto ruciyā niviṭṭho. Sayaṁ samattāni pakubbamāno, Yathā hi jāneyya tathā vadeyyāti.

17. \* Yo attano sīlavatāni jantu,
Anānupuṭṭhova¹ paresa pāva².
Anariyadhammaṁ kusalā tamāhu,
Yo ātumānaṁ sayameva pāva².

Yo attano sīlavatāni jantūti yoti yo yādiso yathāyutto yathāvihito yathāpakāro yamthānappatto yamdhammasamannāgato khattiyo vā brāhmano vā vesso vā suddo vā gahattho vā pabbajito vā devo vā manusso vā. . **Sīlavatānī**ti atthi sīlañceva vatañca<sup>3</sup>, atthi vatam na sīlam. Katamam sīlañceva vatañca—idha bhikkhu sīlavā hoti pātimokkhasamvarasamvuto viharati ācāragocarasampanno anumattesu vajjesu bhayadassāvī, samādāya sikkhati sikkhāpadesu. Yo tattha samyamo samvaro avītikkamo, idam sīlam. Yam samādānam tam vatam, samvaratthena sīlam, samādānatthena vatam, idam vuccati sīlanceva vatanca. Katamam vatam na sīlam—attha dhutangāni āraññikangam pindapātikangam pamsukūlikangam tecīvarikangam sapadānacārikangam khalupacchābhattikangam nesajjikangam yathāsanthatikangam idam vuccati vatam, na sīlam. . Vīriya samādānampi vuccati vatam, na sīlam. + Kāmam taco ca nhāru<sup>4</sup> ca atthi ca avasissatu<sup>5</sup> sarīre upassussatu mamsalohitam. Yam tam purisathāmena purisabalena purisavīriyena purisaparakkamena pattabbam, na tam apāpunitvā vīriyassa santhānam bhavissatīti cittam pagganhāti padahati. Evarūpam vīriyasamādānam idam vuccati vatam, na sīlam.

<sup>\*</sup> Khu 1. 401 pitthepi.

<sup>2.</sup> Pāvā (Sī, Syā)

<sup>1.</sup> Anānupuṭṭho ca (Syā)

<sup>3.</sup> Vattañca (Syā), evamuparipi.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Ma 2. 146; Sam 1. 267; Am 1. 52; Khu 8. 297 pitthesupi.

<sup>4.</sup> Nahāru (Sī, Syā)

<sup>5.</sup> Avasussatu (Syā)

"Nāsissam na pivissāmi, vihārato na nikkhame. Napi passam nipātessam, taṇhāsalle anūhate"ti.

Cittam pagganhāti padahati. Evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. . "Na tāvāham imam pallankam bhindissāmi, yāva me na anupādāya āsavehi cittam vimuccissatī"ti cittam pagganhāti padahati. Evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. . "Na tāvāham imamhā āsanā vutthahissāmi. Cankamā orohissāmi. Vihārā nikkhamissāmi. Addhayogā nikkhamissāmi. Pāsādā nikkhamissāmi. Hammiyā nikkhamissāmi. Guhāya nikkhamissāmi. Lenā nikkhamissāmi. Kutiyā nikkhamissāmi. Kūţāgārā nikkhamissāmi. Aţţā nikkhamissāmi. Māļā nikkhamissāmi. Uddandā<sup>1</sup> nikkhamissāmi. Upatthānasālāya nikkhamissāmi. Mandapā nikkhamissāmi. Rukkhamūlā nikkhamissāmi, yāva me na anupādāya āsavehi cittam vimuccissatī"ti cittam pagganhāti padahati. Evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. . "Imasmiñneva pubbanhasamayam ariyadhammam āharissāmi samāharissāmi adhigacchissāmi phassavissāmi sacchikarissāmī"ti cittam pagganhāti padahati. Evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. "Imasmiññeva majjhanhikasamayam. Sāyanhasamayam. Purebhattam. Pacchābhattam. Purimam yāmam. Majjhimam yāmam. Pacchimam yāmam. Kāle. Junhe. Vasse. Hemante. Gimhe. Purime vayokhandhe. Majjhime vayokhandhe. Pacchime vayokhandhe ariyadhammam āharissāmi samāharissāmi adhigacchissāmi phassayissāmi sacchikarissāmī"ti cittam pagganhāti padahati. Evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. . Jantūti satto naro mānavo<sup>2</sup> poso puggalo jīvo jāgu jantu indagu manujoti yo attano sīlavatāni jantu.

Anānupuṭṭhova paresa pāvāti paresanti paresaṁ khattiyānaṁ brāhmaṇānaṁ vessānaṁ suddānaṁ gahaṭṭhānaṁ pabbajitānaṁ devānaṁ manussānaṁ. . Anānupuṭṭhoti apuṭṭho apucchito ayācito anajjhesito apasādito. . Pāvāti attano sīlaṁ vā vataṁ vā sīlabbataṁ pāvadati. "Ahamasmi sīlasampanno"ti vā "vatasampanno"ti vā "sīlabbatasampanno"ti vā jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā

sippāyatanena vā vijjāṭṭhānena¹ vā sutena vā paṭibhānena² vā aññataraññatarena vā vatthunā, "uccā kulā pabbajito"ti vā "mahākulā pabbajito"ti vā "mahābhogakulā pabbajito"ti vā "uļārabhogakulā pabbajito"ti vā, "ñāto yasassī sagahaṭṭhapabbajitānan"ti vā "lābhimhi cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti vā "suttantiko"ti vā "vinayadharo"ti vā "dhammakathiko"ti vā "āraññiko"ti vā "piṇḍapātiko"ti vā paṁsukūliko"ti vā "tecīvariko"ti vā "sapadānacāriko"ti vā khalupacchābhattiko"ti vā "nesajjiko"ti vā "yathāsanthatiko"ti vā "paṭhamassa jhānassa lābhī"ti vā "dutiyassa jhānassa lābhī"ti vā "tatiyassa jhānassa lābhī"ti vā "catutthassa jhānassa lābhī"ti vā "ākāsānañcāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā "viññāṇañcāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā "akāsānañāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā pāvadati katheti bhaṇati dīpayati voharatīti anānuputthova paresaṁ pāva.

Anariyadhammam kusalā tamāhūti kusalāti ye te khandhakusalā dhātukusalā āyatanakusalā paṭiccasamuppādakusalā satipaṭṭhānakusalā sammappadhānakusalā iddhipādakusalā indriyakusalā balakusalā bojjhangakusalā maggakusalā phalakusalā nibbānakusalā, te kusalā evamāhamsu "anariyānam eso dhammo, neso dhammo ariyānam". "Bālānam eso dhammo, neso dhammo paṇḍitānam". "Asappurisānam eso dhammo, neso dhammo sappurisānan"ti evamāhamsu evam kathenti evam bhaṇanti evam dīpayanti evam voharantīti anariyadhammam kusalā tamāhu.

Yo ātumānam sayameva pāvāti ātumā vuccati attā. . Sayameva pāvāti sayameva attānam pāvadati "ahamasmi sīlasampanno"ti vā "vatasampanno"ti vā "sīlabbatasampanno"ti vā jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjāṭṭhānena vā sutena vā paṭibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunā, "uccā kulā

pabbajito"ti vā "mahākulā pabbajito"ti vā "mahābhogakulā pabbajito"ti vā "uļārabhogakulā pabbajito"ti vā "ñāto yasassī sagahaṭṭhapabbajitānan"ti vā, "lābhimhi cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti vā "suttantiko"ti vā "vinayadharo"ti vā "dhammakathiko"ti vā "āraññiko"ti vā "piṇḍapātiko"ti vā "paṁsukūliko"ti vā "tecīvariko"ti vā "sapadānacāriko"ti vā "khalupacchābhattiko"ti vā "nesajjiko"ti vā "yathāsanthatiko"ti vā paṭhamassa jhānassa lābhī"ti vā "dutiyassa jhānassa lābhī"ti vā "tatiyassa jhānassa lābhī"ti vā "catutthassa jhānassa lābhī"ti vā "ākāsānañcāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā "viññāṇañcāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā "nevasaññānāsaññāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā pāvadati katheti bhaṇati dīpayati voharatīti vo ātumānaṁ sayameva pāvāti. Tenāha Bhagavā—

Yo attano sīlavatāni jantu, Anānupuṭṭhova paresa pāva. Anariyadhammaṁ kusalā tamāhu, Yo ātumānaṁ sayameva pāvāti.

18. \* Santo ca bhikkhu abhinibbutatto, Iti'hanti sīlesu akatthamāno. Tamariyadhammam kusalā vadanti, Yassussadā natthi kuhiñci loke.

Santo ca bhikkhu abhinibbutattoti santoti <sup>+</sup> rāgassa samitattā santo, dosassa samitattā santo, mohassa samitattā santo, kodhassa. Upanāhassa. Makkhassa. Paļāsassa<sup>1</sup>. Issāya. Macchariyassa. Māyāya. Sāṭheyyassa. Thambhassa. Sārambhassa. Mānassa. Atimānassa. Madassa. Pamādassa. Sabbakilesānam. Sabbaduccaritānam. Sabbadarathānam. Sabbapariļāhānam. Sabbasantāpānam. Sabbakusalābhisankhārānam santattā samitattā vūpasamitattā vijjhātattā nibbutattā vigatattā paṭipassaddhattā santo

<sup>\*</sup> Khu 1. 401 pitthepi.

<sup>+</sup> Khu 8. 59 pitthepi.

upasanto vūpasanto nibbuto paṭipassaddhoti santo. .\* **Bhikkhū**ti sattannaṁ dhammaṁ bhinnattā bhikkhu, sakkāyadiṭṭhi bhinnā hoti, vicikicchā bhinnā hoti, sīlabbataparāmāso bhinno hoti, rāgo bhinno hoti, doso bhinno hoti, moho bhinno hoti, māno bhinno hoti, bhinnāssa honti pāpakā akusalā dhammā saṁkilesikā ponobhavikā¹ sadarā dukkhavipākā āyatiṁ jātijarāmaraṇiyā.

Pajjena katena attanā, (Sabhiyāti Bhagavā,) Parinibbānagato vitiņņakaṅkho. Vibhavañca<sup>2</sup> bhavañca vippahāya, Vusitavā khīnapunabbhavo sa bhikkhūti.

Santo ca bhikkhu abhinibbutattoti rāgassa nibbāpitattā abhinibbutatto, dosassa nibbāpitattā abhinibbutatto, mohassa nibbāpitattā abhinibbutatto, kodhassa. Upanāhassa. Makkhassa. Paļāsassa. Issāya. Macchariyassa. Māyāya. Sāṭheyyassa. Thambhassa. Sārambhassa. Mānassa. Atimānassa. Madassa. Pamādassa. Sabbakilesānam. Sabbaduccaritānam. Sabbadarathānam. Sabbapariļāhānam. Sabbasantāpānam. Sabbakusalābhisankhārānam nibbāpitattā abhinibbutattoti santo ca bhikkhu abhinibbutatto.

Iti'hanti sīlesu akatthamānoti itīti padasandhī padasamsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byañcanasiliṭṭhatā padānupubbatā metam³ iti'hanti. Sīlesu akatthamānoti idhekacco katthī hoti vikatthī, so katthati vikatthati. "Ahamasmi sīlasampanno"ti vā "vatasampanno"ti vā "sīlabbatasampanno"ti vā jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā -pa- "nevasaññānāsaññāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā katthati vikatthati. Evam na katthati na vikatthati, katthanā ārato virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti iti'hanti sīlesu akatthamāno.

<sup>\*</sup> Khu 8. 39 pitthepi.

<sup>2.</sup> Vibhavam (Sī, Ka) Khu 1. 357 pitthepi.

<sup>1.</sup> Ponobbhavikā (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Padānupubbatā petam (Sī, Ka)

Tamariyadhammam kusalā vadantīti kusalāti ye te khandhakusalā dhātukusalā āyatanakusalā paţiccasamuppādakusalā satipaṭṭhānakusalā sammappadhānakusalā iddhipādakusalā indriyakusalā balakusalā bojjhangakusalā maggakusalā phalakusalā nibbānakusalā, te kusalā evam vadanti "ariyānam eso dhammo, neso dhammo anariyānam". "Paṇḍitānam eso dhammo, neso dhammo bālānam". "Sappurisānam eso dhammo, neso dhammo asappurisānan"ti evam vadanti ariyānam evam kathenti evam bhaṇanti evam dīpayanti evam voharantīti tamariyadhammam kusalā vadanti.

Yassussadā natthi kuhiñci loketi yassāti arahato khīṇāsavassa. Ussadāti sattussadā rāgussado dosussado mohussado mānussado diṭṭhussado kilesussado kammussado, yassime¹ ussadā natthi na santi na vijjanti nupalabbhanti, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā. . Kuhiñcīti kuhiñci kimhici katthaci ajjhattaṁ vā bahiddhā vā ajjhattabahiddhā vā. . Loketi apāyaloke manussaloke devaloke khandhaloke dhātuloke āyatanaloketi yassussadā natthi kuhiñci loke. Tenāha Bhagavā—

Santo ca bhikkhu abhinibbutatto, Iti'hanti sīlesu akatthamāno. Tamariyadhammam kusalā vadanti, Yassussadā natthi kuhiñci loketi.

19. \* Pakappitā saṅkhatā yassa dhammā, Purakkhatā<sup>2</sup> santi avīvadātā. Yadattani passati ānisaṁsaṁ, Taṁ nissito kuppapaṭiccasantiṁ.

Pakappitā saṅkhatā yassa dhammāti pakappanāti dve pakappanā taṇhāpakappanā ca diṭṭhipakappanā ca -pa- ayaṁ taṇhāpakappanā -pa- ayaṁ diṭṭhipakappanā. Saṅkatāti saṅkhatā abhisaṅkhatā saṇṭhapitātipi saṅkhatā. Atha vā aniccā saṅkhatā paṭiccasamuppannā khayadhammā vayadhammā virāgadhammā nirodhadhammātipi

saṅkhatā. . Yassāti diṭṭhigatikassa. Dhammā vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatānīti pakappitā saṅkhatā yassa dhammā.

Purakkhatā santi avīvadātāti purakkhatāti dve purekkhārā taṇhāpurekkhāro ca diṭṭhipurekkhāro ca -pa- ayaṁ taṇhāpurekkhāro -pa-ayaṁ diṭṭhipurekkhāro. Tassa taṇhāpurekkhāro appaḥīno, diṭṭhipurekkhāro appaṭinissaṭṭho, tassa taṇhāpurekkhārassa appaḥīnattā, diṭṭhipurekkhārassa appaṭinissaṭṭhattā so taṇhaṁ vā diṭṭhiṁ vā pureto katvā carati taṇhādhajo taṇhāketu taṇhādhipateyyo, diṭṭhidhajo diṭṭhiketu diṭṭhādhipateyyo, taṇhāya vā diṭṭhiyā vā parivārito caratīti purakkhatā. . Santīti santi saṁvijjanti atthi upalabbhanti. . Avīvadātāti avevadātā avodātā aparisuddhā saṁkiliṭṭhā saṁkilesikāti purakkhatā santi avīvadātā.

Yadattani passati anisamsanti yadattanīti yam attani. Atta vuccati ditthigatam. Attano ditthiyā dve ānisamse passati ditthadhammikañca ānisamsam samparāyikanca ānisamsam. Katamo ditthiyā ditthadhammiko ānisamso, yamditthiko satthā hoti, tamditthikā sāvakā honti. Tamditthikam satthāram sāvakā sakkaronti garum karonti<sup>1</sup> mānenti pūjenti apacitim karonti, labhati ca tatonidānam cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhāram. Ayam ditthiyā ditthadhammiko ānisamso. . Katamo ditthiyā samparāyiko ānisamso, ayam ditthi alam nāgattāya vā supannattāya vā yakkhattāya vā asurattāya vā gandhabbattāya vā mahārājattāya vā indattāya vā brahmattāya vā devattāya vā ayam ditthi suddhiyā visuddhiyā parisuddhiyā, muttiyā vimuttiyā parimuttiyā, imāya ditthiyā sujjhanti visujihanti parisujihanti, muccanti vimuccanti parimuccanti, imāya ditthiyā sujjhissāmi visujjhissāmi parisujjhissāmi, muccissāmi vimuccissāmi parimuccissāmīti āyatim phalapātikankhī hoti. Ayam ditthiyā samparāyiko ānisamso. . Attano ditthiyā ime dve ānisamse passati dakkhati oloketi nijjhāyati upaparikkhatīti yadattani passati ānisamsam.

Tam nissito kuppapaticcasantinti tisso santiyo accantasanti tadangasanti sammutisanti. Katamā accantasanti, accantasanti vuccati amatam nibbānam. Yo so sabbasankhārasamatho sabbūpadhipatinissaggo tanhakkhayo virāgo nirodho nibbānam, ayam accantasanti. . Katamā tadangasanti, pathamam jhānam samāpannassa nīvaranā santā honti, dutiyam jhānam samāpannassa vitakkavicārā santā honti, tatiyam jhānam samāpannassa pīti santā hoti, catuttham jhanam samapannassa sukhadukkha santa honti, ākāsānañcāyatanam samāpannassa rūpasaññā paţighasaññā nānattasaññā santā hoti, viññāṇañcāyatanam samāpannassa ākāsānañcāyatanasaññā santā hoti, ākiñcaññāyatanam samāpannassa viññānañcāyatanasaññā santā hoti, nevasaññanāsaññayatanam samapannassa ākiñcaññayatanasañña santa hoti. Ayam tadangasanti. . Katamā sammutisanti, sammutisantiyo vuccanti dvāsatthi ditthigatāni ditthisantiyo. Api ca sammutisanti imasmim atthe adhippetā santīti. . Tam nissito kuppapaticcasantinti kuppasantim pakuppasantim eritasantim sameritasantim calitasantim ghattitasantim kappitasantim pakappitasantim aniccam sankhatam paticcasamuppannam khayadhammam vayadhammam viragadhammam nirodhadhammam, santim nissito assito allīno upagato ajjhosito adhimuttoti tam nissito kuppapaticcasanti. Tenāha Bhagavā—

> Pakappitā saṅkhatā yassa dhammā, Purakkhatā santi avīvadātā. Yadattani passati ānisaṁsaṁ, Taṁ nissito kuppapaṭiccasantinti.

20. \* Diṭṭhīnivesā na hi svātivattā,

Dhammesu niccheyya samuggahītam.

Tasmā naro tesu nivesanesu,

Nirassatī ādiyatī ca dhammam.

**Diṭṭhīnivesā na hi svātivattā**ti **diṭṭhīnivesā**ti "sassato loko idameva saccaṁ moghamaññan"ti abhinivesaparāmāso diṭṭhinivesanaṁ. "Asassato loko. Antavā loko. Anantavā

<sup>\*</sup> Khu 1. 401 pitthepi.

loko. Tam jīvam tam sarīram. Aññam jīvam aññam sarīram. Hoti tathāgato param maraṇā. Na hoti tathāgato param maraṇā. Hoti ca na ca hoti tathāgato param maraṇā idameva saccam moghamaññan"ti abhinivesaparāmāso diṭṭhinivesananti. . Diṭṭhīnevesā na hi svātivattāti diṭṭhinivesā na hi svātivattā durativattā duttarā duppatarā dussamatikkamā dubbinivattāti¹ diṭṭhīnivesā na hi svātivattā.

Dhammesu niccheyya samuggahītanti dhammesūti dvāsaṭṭhidiṭṭhigatesu. . Niccheyyāti nicchinitvā vinicchinitvā vicinitvā pavicinitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtaṁ katvā. . Samuggahītanti nivesanesu odhiggāho bilaggāho varaggāho koṭṭhāsaggāho uccayaggāho samuccayaggāho, idaṁ saccaṁ tacchaṁ tathaṁ bhūtaṁ yāthāvaṁ aviparītanti gahitaṁ parāmaṭṭhaṁ abhiniviṭṭhaṁ ajjhositaṁ adhimuttanti dhammesu niccheyya samuggahītaṁ.

Tasmā naro tesu nivesanesūti tasmāti tasmā tamkāraṇā tamhetu tappaccayā tamnidānam. . Naroti satto naro mānavo poso puggalo jīvo jāgu jantu indagu manujo. . Tesu nivesanesūti tesu diṭṭhinivesanesūti tasmā naro tesu nivesanesu.

Nirassatī ādiyatī ca dhammanti nirassatīti dvīhi kāraņehi nirassati, paravicchindanāya vā nirassati, anabhisambhuņanto vā nirassati. Katham paravicchindanāya nirassati—paro vicchindeti, so satthā na sabbaññū, dhammo na svākkhāto, gaņo na suppaṭipanno, diṭṭhi na bhaddikā, paṭipadā na supaññattā, maggo na niyyāniko, natthettha suddhi vā visuddhi vā parisuddhi vā, mutti vā vimutti vā parimutti vā, natthettha sujjhanti vā visujjhanti vā parisujjhanti vā, muccanti vā vimuccanti vā parimuccanti vā, hīnā nihīnā omakā lāmakā chatukkā² parittāti evam paro vicchindeti. Evam vicchindiyamāno satthāram nirassati, dhammakkhānam nirassati, gaṇam nirassati, diṭṭhim nirassati, paṭipadam nirassati, maggam nirassati. Evam paravicchindanāya nirassati. Katham anabhisambhūṇanto nirassati—sīlam anabhisambhuṇanto sīlam nirassati, vatam anabhisambhuṇanto vatam nirassati,

sīlabbatam anabhisambhuṇanto sīlabbatam nirassati. Evam anabhisambhūṇanto nirassati. **Ādiyatī ca dhamman**ti satthāram gaṇhāti, dhammakkhānam gaṇhāti, gaṇam gaṇhāti, diṭṭhim gaṇhāti, paṭipadam gaṇhāti, maggam gaṇhāti parāmasati abhinivisatīti nirassatī ādiyatī ca dhammam. Tenāha Bhagavā—

Diṭṭhīnivesā na hi svātivattā, Dhammesu niccheyya samuggahītam. Tasmā naro tesu nivesanesu, Nirassatī ādiyatī ca dhammanti.

21. \* Dhonassa hi natthi kuhiñci loke, Pakappitā diṭṭhi bhavābhavesu. Māyañca mānañca pahāya dhono, Sa kena gaccheyya, anūpayo so.

Dhonassa hi natthi kuhiñci loke, pakappitā ditthi bhavābhavesūti dhonoti dhonā vuccati paññā. Yā paññā pajānanā vicayo pavicayo dhammavicayo sallakkhanā upalakkhanā paccupalakkhanā pandiccam kosallam nepuññam vebhabyā cintā upaparikkhā bhūri medhā parināyikā vipassanā sampajañnam patodo pannā pannindriyam pannābalam paññāsattham paññāpāsādo paññā-āloko paññā-obhāso paññāpajjoto paññaratanam amoho dhammavicayo sammaditthi. Kimkarana dhona vuccati pañña, taya paññaya kayaduccaritam dhutañca dhotañca sandhotañca niddhotañca, vacīduccaritam, Manoduccaritam dhutañca dhotañca sandhotañca niddhotañca. Rāgo dhuto ca dhoto ca sandhoto ca niddhoto ca, doso. Moho. Kodho. Upanāho. Makkho. Palāso dhuto ca dhoto ca sandhoto ca niddhoto ca, issā dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca, macchariyam dhutañca dhotañca sandhotañca niddhotañca, māyā dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca, sātheyyam dhutañca dhotañca sandhotañca niddhotañca, thambho dhutā ca dhoto ca sandhoto ca niddhoto ca, sārambho. Māno. Atimāno. Mado. Pamādo dhuto ca dhoto ca sandhoto ca niddhoto ca, sabbe kilesā. Sabbe duccaritā. Sabbe darathā. Sabbe parilāhā. Sabbe santāpā.

<sup>\*</sup> Khu 1. 402 pitthepi.

Sabbākusalābhisankhārā dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca, tamkāranā dhonā vuccati paññā.

Atha vā sammādiṭṭhiyā micchādiṭṭhi dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca, sammāsaṅkappena micchāsaṅkappo dhuto ca dhoto ca sandhoto ca niddhoto ca, sammāvācāya micchāvācā dhutā ca dhotā ca -pa-sammākammantena micchākammanto dhuto ca. Sammā-ājīvena micchā-ājīvo dhuto ca. Sammāvāyāmena micchāvāyāmo dhuto ca. Sammāsatiyā micchāsati dhutā ca. Sammāsamādhinā micchāsamādhi dhuto ca dhoto ca sandhoto ca niddhoto ca, sammāñāṇena micchāñāṇaṁ dhutañca. Sammāvimuttisā micchāvimutti dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca.

Atha vā ariyena aṭṭhaṅgikena maggena sabbe kilesā. Sabbe duccaritā. Sabbe darathā. Sabbe pariļāhā. Sabbe santāpā. Sabbākusalābhisaṅkhārā dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca. Arahā imehi dhoneyyehi dhammehi upeto samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato, tasmā arahā dhono. So dhutarāgo dhutapāpo dhutakileso dhutapariļāhoti dhono. . **Kuhiñcī**ti kuhiñci kimhici katthaci ajjhattaṁ vā bahiddhā vā ajjhattabahiddhā vā. **Loke**ti apāyaloke -pa- āyatanaloke.

Pakappitāti dve pakappanā taṇhāpakappanā ca diṭṭhipakappanā ca -pa-ayaṁ taṇhāpakappanā -pa- ayaṁ diṭṭhipakappanā. . Bhavābhavesūti bhavābhave kammabhave punabbhave kāmabhave kāmabhave kāmabhave punabbhave rūpabhave, kammabhave rūpabhave punabbhave punappunabhave, punappunagatiyā punappuna-upapattiyā punappunapaṭisandhiyā punappuna-attabhāvābhinibbattiyā. . Dhonassa hi natthi kuhiñci loke, pakappitā diṭṭhi bhavābhavesūti dhonassa kuhiñci loke bhavābhavesu ca kappitā pakappitā abhisaṅkhatā saṇṭhapitā diṭṭhi natthi na santi na saṁvijjati nupalabbhati, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti dhonassa hi natthi kuhiñci loke, pakappitā diṭṭhi bhavābhavesu.

Māyañca mānañca pahāya dhonoti māyā vuccati vañcanikā cariyā. \* Idhekacco kāyena duccaritam caritvā vācāya duccaritam caritvā manasā

<sup>\*</sup> Abhi 2. 372 pitthepi.

duccaritam caritvā tassa paṭicchādanahetu pāpikam iccham paṇidahati—"mā mam jaññā"ti icchati, "mā mam jaññā"ti saṅkappeti, "mā mam jaññā"ti vācam bhāsati, "mā mam jaññā"ti kāyena parakkamati, yā evarūpā māyā māyāvitā accāsarā vañcanā nikati nikiraṇā pariharaṇā gūhanā parigūhanā chādanā paricchādanā anuttānikammam anāvikammam vocchādanā pāpakiriyā, ayam vuccati māyā.

**Māno**ti ekavidhena māno, yā cittassa unnati<sup>1</sup>. Duvidhena māno, attukkamsanamano paravambhanamano. . Tividhena mano, "seyyohamasmī"ti māno "sadisohamasmī"ti māno "hīnohamasmī"ti māno. . Catubbidhena māno, lābhena mānam janeti, yasena mānam janeti, pasamsāya mānam janeti, sukhena mānam janeti. . Pañcavidhena māno, "lābhimhi manāpikānam rūpānan"ti mānam janeti, "lābhimhi manāpikānam saddānam. Gandhānam. Rasānam. Photthabbānan"ti mānam janeti. . Chabbidhena māno, cakkhusampadāya mānam janeti, sotasampadāya. Ghānasampadāya. Jivhāsampadāya. Kāyasampadāya. Manosampadāya mānam janeti. . Sattavidhena māno, māno atimāno mānātimāno omāno adhimāno asmimāno micchāmāno. . Atthavidhena māno, lābhena mānam janeti, alābhena omānam janeti, yasena mānam janeti, ayasena omānam janeti, pasamsāya mānam janeti, nindāya omānam janeti, sukhena mānam janeti, dukkhena omānam janeti. . Navavidhena māno, seyvassa \* "seyyohamasmī"ti māno, seyyassa "sadisohamasmī"ti māno, seyyassa "hīnohamasmī"ti māno. Sadisassa "seyyohamasmī"ti māno, sadisassa "sadisohamasmī"ti māno, sadisassa "hīnohamasmī"ti māno. Hīnassa "seyyohamasmī"ti māno, hīnassa "sadisohamasmī"ti māno, hīnassa "hīnohamasmī"ti māno. . Dasavidhena māno, idhekacco mānam janeti jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vannapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjātthānena vā sutena vā patibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunā. + Yo evarūpo māno maññanā maññitattam unnati unnamo<sup>2</sup> dhajo

<sup>1.</sup> Unnati (Syā, Ka)

<sup>+</sup> Abhi 1. 225 pitthepi.

<sup>\*</sup> Abhi 2. 359 piṭṭhādīsupi.

<sup>2.</sup> Uṇṇamo (Syā, Ka)

sampaggāho ketukamyatā cittassa. Ayam vuccati māno. . **Māyañca mānañca pahāya dhono**ti dhono māyañca mānañca pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvāti māyañca mānañca pahāya dhono.

Sa kena gaccheyya, anūpayo soti upayāti dve upayā taṇhūpayo ca diṭṭhūpayo ca -pa- ayaṁ taṇhūpayo -pa- ayaṁ diṭṭhūpayo. Tassa taṇhūpayo paḥīno, diṭṭhūpayo paṭinissaṭṭho. Taṇhūpayassa pahīnattā, diṭṭhūpayassa paṭinissaṭṭhattā anūpayo puggalo kena rāgena gaccheyya, kena dosena gaccheyya, kena mohena gaccheyya, kena mānena gaccheyya, kāya diṭṭhiyā gaccheyya, kena uddhaccena gaccheyya, kāya vicikicchāya gaccheyya, kehi anusayehi gaccheyya "ratto"ti vā "duṭṭho"ti vā "mūḷho"ti vā "vinibaddho"ti vā "parāmaṭṭho"ti vā "vikkhepagato"ti vā "aniṭṭhaṅgato"ti vā "thāmagato"ti vā. Te abhisaṅkhārā pahīnā, abhisaṅkhārānaṁ pahīnattā gatiyo kena gaccheyya "nerayiko"ti vā "tiracchānayoniko"ti vā "pettivisayiko"ti vā "manusso"ti vā "devo"ti vā "rūpī"ti vā "arūpī"ti vā "saññī"ti vā "asaññī"ti vā "nevasaññīnāsaññī"ti vā. So hetu natthi, paccayo natthi, kāraṇaṁ natthi, yena gaccheyyāti sa kena gaccheyya, anūpayo so. Tenāha Bhagavā—

Dhonassa hi natthi kuhiñci loke, Pakappitā diṭṭhi bhavābhavesu. Māyañca mānañca pahāya dhono, Sa kena gaccheyya, anūpayo soti.

22. \* Upayo hi dhammesu upeti vādam, Anūpayam kena katham vadeyya. Attā nirattā na hi tassa atthi, Adhosi so diţthimidheva sabbam.

Upayo hi dhammesu upeti vādanti upayāti dve upayā taṇhūpayo ca diṭṭhūpayo ca -pa- ayaṁ taṇhūpayo -pa- ayaṁ diṭṭhūpayo. Tassa taṇhūpayo appahīno, diṭthūpayo appatinissattho. Tanhūpayassa

<sup>\*</sup> Khu 1. 402 pitthepi.

appahīnattā, diṭṭhūpayassa appaṭinissaṭṭhattā dhammesu vādaṁ upeti "ratto"ti vā "duṭṭho"ti vā "mūṭṭho"ti vā "vinibaddho"ti vā "parāmaṭṭho"ti vā "vikkhepagato"ti vā "aniṭṭhaṅgato"ti vā "thāmagato"ti vā. Te abhisaṅkhārā appahīnā, abhisaṅkhārānaṁ appahīnattā gatiyā vādaṁ upeti "nerayiko"ti vā "tiracchānayoniko"ti vā "pettivisayiko"ti vā "manusso"ti vā "devo"ti vā "rupī"ti vā "arūpī"ti vā "saññī"ti vā "asaññī"ti vā "nevasaññīnāsaññī"ti vā vādaṁ upeti upagacchati gaṇhāti parāmasati abhinivisatīti upayo hi dhammesu upeti vādaṁ.

Anūpayam kena katham vadeyyāti upayāti dve upayā taṇhūpayo ca diṭṭhūpayo ca -pa- ayam taṇhūpayo -pa- ayam diṭṭhūpayo. Tassa taṇhūpayo pahīno diṭṭhūpayo paṭinissaṭṭho. Taṇhūpayassa pahīnattā, diṭṭhūpayassa paṭinissaṭṭhattā anūpayam puggalam kena rāgena vadeyya, kena dosena vadeyya, kena mohena vadeyya, kena mānena vadeyya, kāya diṭṭhiyā vadeyya, kena uddhaccena vadeyya, kāya vicikicchāya vadeyya, kehi anusayehi vadeyya "ratto"ti vā "duṭṭho"ti vā "mūļho"ti vā "vinibaddho"ti vā "parāmaṭṭho"ti vā "vikkhepagato"ti vā "aniṭṭhaṅgato"ti vā "thāmagato"ti vā. Te abhisaṅkhārā pahīnā, abhisaṅkhārānam pahīnattā gatiyo kena vadeyya "nerayiko"ti vā -pa- "nevasaññīnāsaññī"ti vā. So hetu natthi, paccayo natthi, kāraṇam natthi, yena vadeyya katheyya bhaṇeyya dīpayeyya vohareyyāti anūpayam kena katham vadeyya.

Attā nirattā na hi tassa atthīti attāti attānudiṭṭhi natthi. Nirattāti ucchedadiṭṭhi natthi. Attāti gahitaṁ natthi. Nirattāti muñcitabbaṁ natthi. Yassatthi gahitaṁ, tassatthi muñcitabbaṁ, yassatthi muñcitabbaṁ, tassatthi gahitaṁ, gahaṇaṁ muñcanā samatikkanto arahā buddhiparihānivītivatto. So vuṭṭhavāso ciṇṇacaraṇo gataddho gatadiso jātimaraṇasaṁsāro natthi tassa punabbhavoti attā nirattā na hi tassa atthi.

Adhosi so diṭṭhimidheva sabbanti tassa dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni. So sabbadiṭṭhigataṁ idheva adhosi dhuni sandhuni niddhuni pajahi vinodesi

byantim akāsi anabhāvam gamesīti adhosi so diṭṭhimidheva sabbam. Tenāha Bhagavā—

Upayo hi dhammesu upeti vādam. Anūpayam kena katham vadeyya. Attā nirattā na hi tassa atthi. Adhosi so diṭṭhimidheva sabbanti.

Dutthatthakasuttaniddeso tatiyo.

## 4. Suddhatthakasuttaniddesa

Atha Suddhatthakasuttaniddesam vakkhati—

23. \* Passāmi suddham paramam arogam, Diṭṭhena samsuddhi narassa hoti. Evābhijānam "paraman"ti ñatvā, Suddhānupassīti pacceti ñāṇam.

Passāmi suddham paramam aroganti passāmi suddham passāmi suddham suddham olokemi suddham nijjhāyāmi suddham upaparikkhāmi suddham. Paramam aroganti paramam ārogyappattam tāṇappattam leṇappattam saraṇappattam abhayappattam accutappattam amatappattam nibbānappattanti passāmi suddham paramam arogam.

Diţţhena samsuddhi narassa hotīti cakkhuviññāṇam¹ rūpadassanena narassa suddhi visuddhi parisuddhi, mutti vimutti parimutti hoti, naro sujjhati visujjhati parisujjhati, muccati vimuccati parimuccatīti diţṭhena samsuddhi narassa hoti.

**Evābhijānaṁ "paraman"ti ñatvā**ti evaṁ abhijānanto ājānanto vijānanto paṭivijānanto paṭivijjhanto "idaṁ paramaṁ aggaṁ seṭṭhaṁ visiṭṭhaṁ pāmokkhaṁ uttamaṁ pavaran"ti ñatvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtaṁ katvāti evābhijānaṁ "paraman"ti ñatvā.

<sup>\*</sup> Khu 1. 402 pitthepi.

Suddhānupassīti pacceti ñāṇanti yo suddham passati, so suddhānupassī, pacceti ñāṇanti cakkhuviññāṇam rūpadassanena ñāṇanti pacceti, maggoti pacceti, pathoti pacceti, niyyānanti paccetīti suddhānupassī pacceti ñāṇam. Tenāha Bhagavā—

Passāmi suddham paramam arogam, Diṭṭhena samsuddhi narassa hoti. Evābhijānam "paraman"ti ñatvā, Suddhānupassīti pacceti ñāṇanti.

24. \* Diṭṭhena ce suddhi narassa hoti, Ñanena va so pajahati dukkham. Aññena so sujjhati sopadhīko, Diṭṭhī hi nam pava tatha vadanam.

Diţţhena ce suddhi narassa hotīti cakkhuviññāṇaṁ rūpadassanena ce narassa suddhi visuddhi parisuddhi, mutti vimutti parimutti hoti, naro sujjhati visujjhati parisujjhati, muccati vimuccati parimuccatīti diţṭhena ce suddhi narassa hoti.

Nāṇena vā so pajahāti dukkhanti cakkhuviññāṇam rūpadassanena ce naro jātidukkham pajahati, jarādukkham pajahati, byādhidukkham pajahati, maraṇadukkham pajahati, sokaparidevadukkhadomanassupāyāsadukkham pajahatīti ñāṇena vā so pajahāti dukkham.

Aññena so sujjhati sopadhīkoti aññena asuddhimaggena micchāpaṭipadāya aniyyānikapathena aññatra satipaṭṭhānehi aññatra sammappadhānehi aññatra iddhipādehi aññatra indriyehi aññatra balehi aññatra bojjhaṅgehi aññatra ariyā aṭṭhaṅgikā maggānaro sujjhati visujjhati parisujjhati, muccati vimuccati parimuccati. . Sopadhīkoti sarāgo sadoso samoho samāno sataṇho sadiṭṭhi sakileso sa-upādānoti aññena so sujjhati sopadhiko.

**Dīṭṭhī hi naṁ pāva tathā vadānan**ti sāva diṭṭhi taṁ puggalaṁ pāvadati, iti vāyaṁ puggalo micchādiṭṭhiko viparītadassano. . **Tathā vadānan**ti tathā vadantaṁ kathentaṁ bhaṇantaṁ dīpayantaṁ voharantaṁ, "sassato

<sup>\*</sup> Khu 1. 402 pitthepi.

loko, idameva saccam moghamaññan"ti tathā vadantam kathentam bhaṇantam dīpayantam voharantam, "asassato loko. Antavā loko. Anantavā loko. Tam jīvam tam sarīram. Aññam jīvam aññam sarīram. Hoti tathāgato param maraṇā. Na hoti tathāgato param maraṇā. Hoti ca na ca hoti tathāgato param maraṇā. Neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti tathā vadantam kathentam bhaṇantam dīpayantam voharantanti diṭṭhī hi nam pāva tathā vadānam. Tenāha Bhagavā—

Diṭṭhena ce suddhi narassa hoti, Ñāṇena vā so pajahāti dukkhaṁ. Aññena so sujjhati sopadhīko, Dītthī hi naṁ pāva tathā vadānanti.

25. \* Na brāhmaņo aññato suddhimāha,Diṭṭhe sute sīlavate mute vā.Puññe ca pāpe ca anūpalitto,Attañjaho nayidha pakubbamāno.

Na brāhmaņo aññato suddhimāha, diṭṭhe sute sīlavate mute vāti nāti paṭikkhepo, brāhmaṇoti sattannaṁ dhammānaṁ bāhitattā brāhmaṇo, sakkāyadiṭṭhi bāhitā hoti, vicikicchā bāhitā hoti, sīlabbataparāmāso bāhito hoti, rāgo bāhito hoti, doso bāhito hoti, moho bāhito hoti, māno bāhito hoti, bāhitāssa honti pāpakā akusalā dhammā saṁkilesikā ponobhavikā sadarā dukkhavipākā āyatiṁ jātijarāmaraniyā—

+ Bāhitvā sabbapāpakāni, (Sabhiyāti Bhagavā,)
 Vimalo sādhusamāhito ṭhitatto.
 Saṁsāramaticca kevalī so,
 Asito¹ tādi pavuccate sa brahmā.

Na brāhmaņo aññato suddhimāhāti brāhmaņo aññena asuddhimaggena micchāpaṭipadāya aniyyānikapathena aññatra satipaṭṭhānehi aññatra sammappadhānehi aññatra iddhipādehi aññatra indriyehi aññatra balehi aññatra bojjhaṅgehi aññatra ariyena aṭṭhaṅgikena maggena suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim, nāha na katheti na bhaṇati na dīpayati na voharatīti na brāhmaṇo aññato suddhimāha.

Ditthe sute sīlavate mute vāti santeke samanabrāhmanā ditthisuddhikā. te ekaccānam rūpānam dassanam mangalam paccenti, ekaccānam rūpānam dassanam amangalam paccenti. Katamesam rūpānam dassanam mangalam paccenti, te kālato vutthahitvā abhimangalagatāni rūpāni passanti, cātakasakunam<sup>1</sup> passanti, phussaveluvalatthim passanti, gabbhinitthim passanti, kumārakam khandhe āropetvā gacchantam passanti, puņņaghaṭam passanti, rohitamaccham passanti, ājaññam passanti, ājaññaratham passanti, usabham passanti, gokapilam passanti, evarūpānam rūpānam dassanam mangalam paccenti. Katamesam rūpānam dassanam amangalam paccenti, palālapunjam passanti, takkaghatam passanti, rittaghatam passanti, natam passanti, naggasamanakam passanti, kharam passanti, kharayanam passanti, ekayuttayānam passanti, kānam passanti, kunim passanti, khanjam passanti, pakkhahatam<sup>2</sup> passanti, jinnakam passanti, byādhikam<sup>3</sup> passanti, matam passanti, evarūpānam rūpānam dassanam amangalam paccenti. Ime te samanabrāhmanā ditthisuddhikā. Te ditthena suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccenti.

Santeke samaṇabrāhmaṇā sutasuddhikā, te ekaccānam saddānam savanam maṅgalam paccenti, ekaccānam saddānam savanam amaṅgalam paccenti. Katamesam saddānam savanam maṅgalam paccenti, te kālato vuṭṭhahitvā abhimaṅgalagatāni saddāni suṇanti "vaḍḍhā"ti vā "vaḍḍhamānā"ti vā "puṇṇā"ti vā "phussā"ti vā "asokā"ti vā "sumanā"ti vā "sunakkhattā"ti vā "sumaṅgalā"ti vā "sirī"ti vā "sirīvaḍḍhā"ti vā evarūpānam saddānam savanam maṅgalam paccenti. . Katamesam saddānam savanam amaṅgalam paccenti, "kāṇo"ti vā "kuṇī"ti vā "khañjo"ti vā "pakkhahato"ti vā "jiṇṇako"ti vā "byādhiko"ti vā "mato"ti vā "chindan"ti vā "bhindan"ti vā "daḍḍhan"ti vā "naṭṭhan"ti vā "naṭṭhān"ti vā evarūpānam saddānam

<sup>1.</sup> Vātasakuṇaṁ (Syā), cāpasakuṇaṁ (Ka)

<sup>3.</sup> Byādhitam (Sī)

<sup>2.</sup> Pakkhapādam (Ka)

savanam amangalam paccenti. Ime te samanabrāhmanā sutasuddhikā, te sutena suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccenti.

Santeke samaṇabrāhmaṇā sīlasuddhikā, te sīlamattena saṁyamamattena saṁvaramattena avītikkamamattena suddhiṁ visuddhiṁ parisuddhiṁ, muttiṁ vimuttiṁ parimuttiṁ paccenti. Samaṇamuṇḍikāputto¹ evamāha—catūhi kho ahaṁ gahapati² dhammehi samannāgataṁ purisapuggalaṁ paññāpemi sampannakusalaṁ paramakusalaṁ uttamapattippattaṁ samaṇaṁ ayojjhaṁ. Katamehi catūhi—idha gahapati na kāyena pāpakaṁ kammaṁ karoti, na pāpikaṁ vācaṁ bhāsati, na pāpakaṁ saṅkappaṁ saṅkappeti, na pāpakaṁ ājīvaṁ ājīvati. Imehi kho ahaṁ gahapati catūhi dhammehi samannāgataṁ purisapuggalaṁ paññāpemi sampannakusalaṁ paramakusalaṁ uttamapattippattaṁ samaṇaṁ ayojjhaṁ. Evamevaṁ santeke samaṇabrāhmaṇā sīlasuddhikā, te sīlamattena saṁyamamattena saṁvaramattena avītikkamamattena suddhiṁ visuddhiṁ parisuddhiṁ, muttiṁ vimuttiṁ parimuttiṁ paccenti.

Santeke samaņabrāhmaņā vatasuddhikā, te hatthivatikā vā honti, assavatikā vā honti, govatikā vā honti, kukkuravatikā vā honti, kākavatikā vā honti, vāsudevavatikā vā honti, baladevavatikā vā honti, puņņabhaddavatikā vā honti, maņibhaddavatikā vā honti, aggivatikā vā honti, nāgavatikā vā honti, supaņņavatikā vā honti, yakkhavatikā vā honti, asuravatikā vā honti, gandhabbavatikā vā honti, mahārājavatikā vā honti, candavatikā vā honti, sūriyavatikā vā honti, indavatikā vā honti, brahmavatikā vā honti, devavatikā vā honti, disāvatikā vā honti. Ime te samaņabrāhmaņā vatasuddhikā, te vatena suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccenti.

Santeke samaṇabrāhmaṇā mutasuddhikā, te kālato uṭṭhahitvā pathavim āmasanti, haritam āmasanti, gomayam āmasanti, kacchapam āmasanti, phālam akkamanti, tilavāham āmasanti, phussatilam khādanti

<sup>1.</sup> Samaņo maņdikāputto (Sī), Ma 2. 215 pitthe passitabbam.

<sup>2.</sup> Thapati (Sī, Syā) evamuparipi.

phussatelam makkhenti, phussadantakaṭṭham khādanti, phussamattikāya nhāyanti, phussasāṭakam nivāsenti, phussaveṭhanam veṭhenti. Ime te samaṇabrāhmaṇā mutasuddhikā, te mutena suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccenti na brāhmaṇo aññato suddhimāha.

Diţţhe sute sīlavate mute vāti brāhmaņo diţṭhasuddhiyāpi suddhim nāha, sutasuddhiyāpi suddhim nāha, sīlasuddhiyāpi suddhim nāha, vatasuddhiyāpi suddhim nāha, mutasuddhiyāpi suddhim nāha na katheti na bhaṇati na dīpayati na voharatīti na brāhmaņo aññato suddhimāha, diṭṭhe sute sīlavate mute vā.

Puññe va pāpe ca anūpalittoti puññaṁ vuccati yaṁ kiñci tedhātukaṁ kusalābhisaṅkhāraṁ, apuññaṁ vuccati sabbaṁ akusalaṁ. Yato puññābhisaṅkhāro ca apuññābhisaṅkhāro ca āneñjābhisaṅkhāro ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammā. Ettāvatā puññe ca pāpe ca na limpati na palimpati na upalimpati, alitto apalitto anūpalitto nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti puññe ca pāpe ca anūpalitto.

Attañjaho nayidha pakubbamānoti attañjahoti attadiṭṭhijaho. Attañjahoti gāhaṁ jaho¹. Attañjahoti taṇhāvasena diṭṭhivasena gahitaṁ parāmaṭṭhaṁ abhiniviṭṭhaṁ ajjhositaṁ adhimuttaṁ. Sabbaṁ taṁ cattaṁ hoti vantaṁ muttaṁ pahīnaṁ paṭinissaṭṭhaṁ. . Nayidha pakubbamānoti puññābhisaṅkhāraṁ vā apuññābhisaṅkhāraṁ vā apakubbamāno ajanayamāno asañjanayamāno anibbattayamāno anabhinibbattayamānoti attañjaho nayidha pakubbamāno. Tenāha Bhagavā—

Na brāhmaņo aññato suddhimāha, Diṭṭhe sute sīlavate mute vā. Puññe ca pāpe ca anūpalitto, Attañjaho nayidha pakubbamānoti. 26. \* Purimam pahāya aparam sitāse,
Ejānugā te na taranti sangam.
Te uggahāyanti nirassajanti,
Kapīva sākham pamuncam¹ gahāya.

Purimam pahāya aparam sitāseti purimam satthāram pahāya param satthāram nissitā, purimam dhammakkhānam pahāya aparam dhammakkhānam nissitā, purimam gaṇam pahāya aparam gaṇam nissitā, purimam diṭṭhim pahāya aparam diṭṭhim nissitā, purimam paṭipadam pahāya aparam paṭipadam nissitā, purimam maggam pahāya aparam maggam nissitā sannissitā allīnā upagatā ajjhositā adhimuttāti purimam pahāya aparam sitāse.

Ejānugā te na taranti saṅganti ejā vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlaṁ. Ejānugāti ejānugā ejānugatā ejānusaṭā ejāya pannā patitā abhibhūtā pariyādinnacittā. . Te na taranti saṅganti rāgasaṅgaṁ dosasaṅgaṁ mohasaṅgaṁ mānasaṅgaṁ diṭṭhisaṅgaṁ kilesasaṅgaṁ duccaritasaṅgaṁ na taranti na uttaranti na pataranti na samatikkamanti na vītivattantīti ejānugā te na taranti saṅgaṁ.

Te uggahāyanti nirassajantīti satthāram gaṇhanti, tam muñcitvā aññam satthāram gaṇhanti. Dhammakkhānam gaṇhanti, tam muñcitvā aññam dhammakkhānam gaṇhanti. Gaṇam gaṇhanti, tam muñcitvā aññam gaṇhanti gaṇhanti. Diṭṭhim gaṇhanti, tam muñcitvā aññam diṭṭhim gaṇhanti. Paṭipadam gaṇhanti, tam muñcitvā aññam paṭipadam gaṇhanti. Maggam gaṇhanti, tam muñcitvā aññam maggam gaṇhanti, gaṇhanti ca muñcanti ca ādiyanti ca nirassajanti cāti te uggahāyanti nirassajanti.

Kapīva sākhaṁ pamuñcaṁ gahāyāti yathā makkaṭo araññe pavane caramāno sākhaṁ gaṇhāti, taṁ muñcitvā aññaṁ sākhaṁ gaṇhāti. Evamevaṁ puthusamaṇabrāhmaṇā puthudiṭṭhigatāni gaṇhanti ca muñcanti ca ādiyanti nirassajanti cāti kapīva sākhaṁ pamuñcaṁ gahāya. Tenāha Bhagavā—

Purimam pahāya aparam sitāse, Ejānugā te na taranti sangam. Te uggahāyanti nirassajanti, Kapīva sākham pamuñcam gahāyāti. 27. \* Sayam samādāya vatāni jantu,Uccāvacam gacchati saññasatto.Vidvā ca vedehi samecca dhammam,Na uccāvacam gacchati bhūripañño.

Sayam samādāya vatāni jantūti sayam samādāyāti sāmam samādāya. Vatānīti hatthivatam vā assavatam vā govatam vā kukkūravatam vā kākavatam vā vāsudevavatam vā baladevavatam vā puņņabhaddavatam vā maņibhaddavatam vā aggivatam vā nāgavatam vā supaņņavatam vā yakkhavatam vā asuravatam vā -pa- disāvatam vā ādāya samādāya ādiyitvā samādiyitvā gaņhitvā paramasitvā abhinivisitvā. Jantūti satto naro -pamanujoti sayam samādāya vatāni jantu.

Uccāvacam gacchati saññasattoti satthārato satthāram gacchati, dhammakkhānato dhammakkhānam gacchati, gaṇato gaṇam gacchati, diṭṭhiyā diṭṭhim gacchati, paṭipadāya paṭipadam gacchati, maggato maggam gacchati. . Saññasattoti kāmasaññāya byāpādasaññāya vihimsāsaññāya diṭṭhisaññāya satto visatto āsatto laggo laggito palibuddho. Yathā bhittikhile vā nāgadante vā bhaṇḍam sattam visattam āsattam laggam laggitam palibuddham, evamevam kāmasaññāya byāpādasaññāya vihimsāsaññāya diṭṭhisaññāya satto visatto āsatto laggo laggito palibuddhoti uccāvacam gacchati saññasatto.

Vidvā ca vedehi samecca dhammanti vidvāti vidvā vijjāgato ñāṇī vibhāvī medhāvī. Vedehīti vedā vuccanti catūsu maggesu ñāṇam, paññā paññindriyam paññābalam dhammavicayasambojjhango vīmamsā vipassanā sammādiṭṭhi. Tehi vedehi jātijarāmaraṇassa antagato antappatto, koṭigato koṭippatto, pariyantagato pariyantappatto, vosānagato vosānappatto, tāṇagato tāṇappatto, leṇagato leṇappatto, saraṇagato saraṇappatto, abhayagato abhayappatto, accutagato accutappatto, amatagato amatappatto, nibbānagato nibbānappatto, vedānam vā antagatoti vedagū, vedehi vā antagatoti vedagū, sattannam vā dhammānam viditattā vedagū, sakkāyadiṭṭhi viditā hoti, vicikicchā viditā hoti, sīlabbataparāmāso

vidito hoti, rāgo vidito hoti, doso vidito hoti, moho vidito hoti, māno vidito hoti, viditāssa honti pāpakā akusalā dhammā samkilesikā ponobhavikā sadarā dukkhavipākā āyatim jātijarāmaraniyā.

Vedāni viceyya kevalāni, (Sabhiyāti Bhagavā,) Samaṇānaṁ yānīdhatthi<sup>1</sup> brāhmaṇānaṁ. Sabbavedanāsu vītarāgo, Sabbaṁ vedamaticca vedagū soti.

Vidvā ca vedehi samecca dhammanti samecca abhisamecca dhammam, "sabbe sankhārā aniccā"ti samecca abhisamecca dhammam, "sabbe sankhārā dukkhā"ti samecca abhisamecca dhammam, "sabbe dhammā anattā"ti samecca abhisamecca dhammam. "Avijjāpaccayā sankhārā"ti samecca abhisamecca dhammam, "sankharapaccaya viññanan"ti samecca abhisamecca dhammam, "viññānapaccayā nāmarūpan"ti. "Nāmarūpapaccayā salāyatanan"ti. "Salāyatanapaccayā phasso"ti. "Phassapaccayā vedanā"ti. "Vedanāpaccayā tanhā"ti. "Tanhāpaccayā upādānan"ti. "Upādānapaccayā bhavo"ti. "Bhavapaccayā jātī"ti. "Jātipaccayā jarāmaranan"ti samecca abhisamecca dhammam. "Avijjānirodhā sankhāranirodho"ti samecca abhisamecca dhammam, "sankhāranirodhā viññānanirodho"ti samecca abhisamecca dhammam, "viññananirodha namarupanirodho"ti. "Namarupanirodha salāyatananirodho"ti. "Salāyatananirodhā phassanirodho"ti. "Phassanirodhā vedanānirodho"ti. "Vedanānirodhā tanhānirodho"ti. "Tanhānirodhā upādānanirodho"ti. Upādānanirodhā bhavanirodho"ti. "Bhavanirodhā jātinirodho"ti. "Jātinirodhā jarāmarananirodho"ti samecca abhisamecca dhammam. "Idam dukkhan"ti samecca abhisamecca dhammam, "ayam dukkhasamudayo"ti. "Ayam dukkhanirodho"ti. "Ayam dukkhanirodhagāminī patipadā"ti samecca abhisamecca dhammam. "Ime āsavā"ti samecca abhisamecca dhammam, "ayam āsavasamudayo"ti. "Ayam āsavanirodho"ti. "Ayam āsavanirodhagāminī patipadā"ti samecca abhisamecca dhammam. "Ime dhamma abhiññeyya"ti samecca abhisamecca dhammam, "ime dhamma pariñneyya"ti. "Ime dhamma pahatabba"ti. "Ime dhammā

bhāvetabbā"ti. "Ime dhammā sacchikātabbā"ti samecca abhisamecca dhammam. Channam phassāyatanānam samudayanca atthangamanca assādanca ādīnavanca nissaraṇanca samecca abhisamecca dhammam, pancannam upādānakkhandhānam samudayanca atthangamanca assādanca ādīnavanca nissaraṇanca samecca abhisamecca dhammam, catunnam mahābhūtānam samudayanca atthangamanca assādanca ādīnavanca nissaraṇanca samecca abhisamecca dhammam, "yam kinci samudayadhammam sabbam tam nirodhadhamman"ti samecca abhisamecca dhammami vidvā ca vedehi samecca dhammam.

Na uccāvacam gacchati bhūripaññoti na satthārato satthāram gacchati, na dhammakkhānato dhammakkhānam gacchati, na gaṇato gaṇam gacchati, na diṭṭhiyā diṭṭhim gacchati, na paṭipadāya paṭipadam gacchati, na maggato maggam gacchati. . Bhūripaññoti bhūripañño mahāpañño puthupañño hāsapañño javanapañño tikkhapañño nibbedhikapañño. Bhūri vuccati pathavī, tāya pathavisamāya paññāya vipulāya vitthatāya samannāgatoti na uccāvacam gacchati bhūripañño. Tenāha Bhagavā—

Sayam samādāya vatāni jantu, Uccāvacam gacchati saññasatto. Vidvā ca vedehi samecca dhammam, Na uccāvacam gacchati bhūripaññoti.

28. \* Sa sabbadhammesu visenibhūto, Yam kiñci diṭṭham va sutam mutam vā. Tameva dassim vivaṭam carantam, Kenīdha lokasmi vikappayeyya.

Sa sabbadhammesu visenibhūto, yam kiñci diṭṭham va sutam mutam vāti senā vuccati mārasenā. Kāyaduccaritam mārasenā, vacīduccaritam mārasenā, manoduccaritam mārasenā, rāgo mārasenā, doso mārasenā, moho mārasenā, kodho. Upanāho -pa- sabbākusalābhisankhārā mārasenā. Vuttam hetam Bhagavatā—

+ Kāmā te paṭhamā senā, dutiyā arati vuccati. Tatiyā khuppipāsā te, catutthī tanhā vuccati.

<sup>\*</sup> Khu 1. 403 pitthepi.

<sup>+</sup> Khu 1. 342; Khu 8. 114 pitthesupi.

Pañcamī thinamiddhaṁ te, chaṭṭhā bhīrū pavuccati. Sattamī vicikicchā te, makkho thambho te atthamo.

Lābho siloko sakkāro,

Micchāladdho ca yo yaso.

Yo cattānam samukkamse, pare ca avajānati.

Esā namuci te senā, kaņhāssābhippahārinī.

Na nam asūro jināti, jetvāva labhate sukhanti.

Yato catūhi ariyamaggehi sabbā ca mārasenā sabbe ca paṭisenikarā kilesā jitā ca parājitā ca bhaggā vippaluggā parammukhā, so vuccati visenibhūto. So diṭṭhe visenibhūto, sute visenibhūto, mute visenibhūto, viññāte visenibhūtoti sa sabbadhammesu vesenibhūto, yaṁ kiñci diṭṭhaṁ va sutaṁ mutaṁ vā.

Tameva dassim vivaţam carantanti tameva suddhadassim visuddhadassim parisuddhadassim parisuddhadassim vodātadassim pariyodātadassim. Atha vā suddhadassanam visuddhadassanam parisuddhadassanam vodātadassanam pariyodātadassanam. Vivaṭanti taṇhāchadanam diṭṭhichadanam kilesachadanam duccaritachadanam avijjāchadanam. Tāni chadanāni vivaṭāni honti viddhamsitāni ugghāṭitāni samugghāṭitāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni. Carantanti carantam vicarantam viharantam iriyantam vattentam pālentam yapentam yāpentanti tameva dassim vivaṭam carantam.

Kenīdha lokasmi vikappayeyyāti kappāti dve kappā taṇhākappo ca diṭṭhikappo ca -pa- ayaṁ taṇhākappo -pa- ayaṁ diṭṭhikappo. Tassa taṇhākappo pahīno, diṭṭhikappo paṭinissaṭṭho, taṇhākappassa pahīnattā, diṭṭhikappassa paṭinissaṭṭhattā kena rāgena kappeyya, kena dosena kappeyya, kena mohena kappeyya, kena mānena kappeyya, kāya diṭṭhiyā kappeyya, kena uddhaccena kappeyya, kāya vicikicchāya kappeyya, kehi anusayehi kappeyya "ratto"ti vā "duṭṭho"ti vā "mūḷho"ti vā "vinibaddho"ti vā "parāmaṭṭho"ti vā "vikkhepagato"ti vā "aniṭṭhaṅgato"ti vā "thāmagato"ti vā. Te abhisaṅkhārā pahīnā, abhisaṅkhārānaṁ

pahīnattā gatiyo kena kappeyya "nerayiko"ti vā "tiracchānayoniko"ti vā "pettivisayiko"ti vā "manusso"ti vā "devo"ti vā "rūpī"ti vā "arūpī"ti vā "saññī"ti vā "asaññī"ti vā "nevasaññīnāsaññī"ti vā. So hetu natthi, paccayo natthi, kāraṇaṁ natthi, yena kappeyya vikappeyya vikappaṁ āpajjeyya. Lokasminti apāyaloke manussaloke devaloke khandhaloke dhātuloke āyatanaloketi kenīdha lokasmiṁ vikappayeyya. Tenāha Bhagavā—

Sa sabbadhammesu visenibhūto, Yaṁ kiñci diṭṭhaṁ va sutaṁ mutaṁ vā. Tameva dassiṁ vivaṭaṁ carantaṁ, Kenīdha lokasmi vikappayeyyāti.

29. \* Na kappayanti na purekkharonti, "Accantasudhī"ti na te vadanti. Ādānagantham gathitam visajja, Āsam na kubbanti kuhiñci loke.

Na kappayanti na purekkharontīti kappāti dve kappā taṇhākappo ca diṭṭhikappo ca -pa- ayaṁ taṇhākappo -pa- ayaṁ diṭṭhikappo. Tesaṁ taṇhākappo pahīno, diṭṭhikappo paṭinissaṭṭho, taṇhākappassa pahīnattā, diṭṭhikappassa paṭinissaṭṭhattā taṇhākappaṁ vā diṭṭhikappaṁ vā na kappenti na janenti na sañjanenti na nibbattenti nābhinibbattentīti na kappayanti. .

Na purekkharontīti purekkhārāti dve purekkhārā taṇhāpurekkhāro ca diṭṭhipurekkhāro ca -pa- ayaṁ taṇhāpurekkhāro -pa- ayaṁ diṭṭhipurekkhāro. Tesaṁ taṇhāpurekkhāro pahīno, diṭṭhipurekkhāro paṭinissaṭṭho, taṇhāpurekkhārassa pahīnattā, diṭṭhipurekkhārassa paṭinissaṭṭhattā na taṇhaṁ vā na diṭṭhiṁ vā purato katvā caranti, na taṇhādhajā na taṇhāketū na taṇhādhipateyyā, na diṭṭhidhajā na diṭṭhiketū na diṭṭhādhipateyyā, na taṇhāya vā na diṭṭhiyā vā parivāritā carantīti na kappayanti na purekkharonti.

"Accantasuddhī"ti na te vadantīti accantasuddhim samsārasuddhim akiriyadiṭṭhim sassatavādam na vadanti na kathenti na bhaṇanti na dīpayanti na voharantīti "accantasuddhī"ti na te vadanti.

<sup>\*</sup> Khu 1, 403 pitthepi.

Ādānagantham gathitam visajjāti ganthāti \* cattāro ganthā abhijihākāyagantho byāpādo kāyagantho sīlabbataparāmāso kāyagantho idamsaccābhiniveso kāyagantho. Attano ditthiyā rāgo abhijihākāyagantho, paravādesu āghāto appaccayo byāpādo kāyagantho. Attano sīlam vā vatam vā sīlavatam vā parāmasantīti sīlabbataparāmāso kāyagantho. Attano ditthi idamsaccābhiniveso kāyagantho. Kimkāranā vuccati ādānagantho, tehi ganthehi rūpam ādiyanti upādiyanti ganhanti parāmasanti abhinivisanti. Vedanam. Saññam. Sankhāre. Viññānam. Gatim. Upapattim. Patisandhim. Bhavam. Samsāravattam ādiyanti upādiyanti ganhanti parāmasanti abhinivisanti, tamkāranā vuccati ādānagantho. . Visajjāti ganthe vosajjitvā vā visajja. Atha vā ganthe gathite ganthite bandhe vibandhe ābandhe lagge laggite palibuddhe bandhane photayitvā<sup>1</sup> visajja. Yathā vayham vā ratham vā sakatam vā sandamānikam vā sajjam karonti vikopenti. Evamevam ganthe vosajjitvā visajja. Atha vā ganthe gathite ganthite bandhe vibandhe ābandhe lagge laggite palibuddhe bandhane potayitvā visajjāti ādānagantham gathitam visajja.

Āsaṁ na kubbanti kuhiñci loketi āsā vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlaṁ. . Āsaṁ na kubbantīti āsaṁ na kubbanti na janenti na sañjanenti na nibbattenti na abhinibbattenti. . Kuhiñcīti kuhiñci kimhici katthaci ajjhattaṁ vā bahiddhā vā ajjhattabahiddhā vā. . Loketi apāyaloke -pa- āyatanaloketi āsaṁ na kubbanti kuhiñci loke. Tenāha Bhagavā—

Na kappayanti na purekkharonti, "Accantasuddhī"ti na te vadanti. Ādānaganthaṁ gathitaṁ visajja, Āsaṁ na kubbanti kuhiñci loketi.

30. + Sīmātigo brāhmaņo tassa natthi, Ñatvā va disvā va samuggahītam. Na rāgarāgī navirāgaratto, Tassīdha natthi paramuggahītam. Sīmātigo brāhmaņo tassa natthi, ñatvā va disvā va samuggahītanti sīmāti catasso sīmāyo sakkāyadiṭṭhi vicikicchā sīlabbataparāmāso diṭṭhānusayo vicikicchānusayo tadekaṭṭhā ca kilesā, ayam paṭhamā sīmā. Oļārikam kāmarāgasaññojanam paṭighasaññojanam oļāriko kāmarāgānusayo paṭighānusayo tadekaṭṭhā ca kilesā, ayam dutiyā sīmā. Aṇusahagatam kāmarāgasaññojanam paṭighasaññojanam aṇusahagato kāmarāgānusayo paṭighānusayo tadekaṭṭhā ca kilesā, ayam tatiyā sīmā. Rūparāgo arūparāgo māno uddhaccam avijjā mānānusayo bhavarāgānusayo avijjānusayo tadekaṭṭhā ca kilesā, ayam catutthā sīmā. Yato ca catūhi ariyamaggehi imā catasso sīmāyo atikkanto hoti samatikkanto vītivatto, so vuccati sīmātigo. . Brāhmaņoti sattannam dhammānam bāhitattā brāhmaņo, sakkāyadiṭṭhi bāhitā hoti, vicikicchā bāhitā hoti, sīlabbataparāmāso bāhito hoti -pa- asito tādi pavuccate sabrahmā. . Tassāti arahato khīṇāsavassa.

Natvāti paracittañāṇena vā ñatvā pubbenivāsānussatiñāṇena vā ñatvā. Disvāti maṁsacakkhunā vā disvā dibbacakkhunā vā disvā. Sīmātigo brāhmaņo tassa natthi, ñatvā va disvā va samuggahītanti tassa idaṁ paramaṁ aggaṁ seṭṭhaṁ visiṭṭhaṁ¹ pāmokkhaṁ uttamaṁ pavaranti gahitaṁ parāmaṭṭhaṁ abhiniviṭṭhaṁ ajjhositaṁ adhimuttaṁ natthi na santi na saṁvijjati nupalabbhati pahīnaṁ samucchinnaṁ vūpasantaṁ paṭipassaddhaṁ abhabbuppattikaṁ ñāṇagginā daḍḍhanti sīmātigo brāhmaṇo tassa natthi, ñatvā va disvā va samuggahītaṁ.

Na rāgarāgī na virāgarattoti rāgarattā vuccanti ye pañcasu kāmaguņesu rattā giddhā gadhitā mucchitā ajjhosannā laggā laggitā palibuddhā. Virāgarattā vuccanti ye rūpāvacara-arūpāvacarasamāpattīsu rattā giddhā gadhitā mucchitā ajjhosannā laggā laggitā palibuddhā. Na rāgarāgī na virāgarattoti yato kāmarāgo ca rūparāgo ca arūparāgo ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā<sup>2</sup> āyatiṁ anuppādadhammā. Ettāvatā na rāgarāgī na virāgaratto.

Tassīdha natthi paramuggahītanti tassāti arahato khīṇāsavassa tassa idam paramam aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaranti gahitam parāmaṭṭham abhiniviṭṭham ajjhositam adhimuttam natthi na santi na samvijjati nupalabbhati pahīnam samucchinnam vūpasantam paṭipassaddham abhabbuppattikam ñāṇagginā daḍḍhanti tassīdha natthi paramuggahītam. Tenāha Bhagavā—

Sīmātigo brāhmaņo tassa natthi, Ñatvā va disvā va samuggahītam. Na rāgarāgī na virāgaratto, Tassīdha natthi paramuggahītanti.

Suddhatthakasuttaniddeso catuttho.

## 5. Paramatthakasuttaniddesa

Atha Paramatthakasuttaniddesam vakkhati—

31. \* Paramanti diṭṭhīsu paribbasāno, Yaduttariṁ kurute jantu loke. Hīnāti aññe tato sabbamāha, Tasmā vivādāni avītivatto.

Paramanti diṭṭhīsu paribbasānoti santeke samaṇabrāhmaṇā diṭṭhigatikā, te dvāsaṭṭhiyā diṭṭhigatānam aññataraññataram diṭṭhigatam "idam paramam aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaran"ti gahetvā uggahetvā gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvā sakāya sakāya diṭṭhiyā vasanti pavasanti¹ āvasanti parivasanti. Yathā āgārikā vā gharesu vasanti, sāpattikā vā āpattīsu vasanti, sakilesā vā kilesesu vasanti. Evamevam santeke samaṇabrāhmaṇā diṭṭhigatikā, te dvāsaṭṭhiyā diṭṭhigatānam aññataram diṭṭhigatam "idam paramam aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaran"ti gahetvā uggahetvā gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvā sakāya sakāya diṭṭhiyā vasanti pavasanti¹ āvasanti parivasantīti paramanti diṭṭhīsu paribbasāno.

<sup>\*</sup> Khu 1. 403 pitthe.

Yaduttarim kurute jantu loketi yaditi yam. Uttarim kuruteti uttarim karoti, aggam settham visittham pāmokkham uttamam pavaram karoti. "Ayam satthā sabbaññū"ti uttarim karoti, aggam settham visittham pāmokkham uttamam pavaram karoti, "ayam dhammo svākkhāto, ayam gaņo suppaṭipanno, ayam diṭṭhi bhaddikā, ayam paṭipadā supaññattā, ayam maggo niyyāniko"ti uttarim karoti, aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaram karoti nibbatteti abhinibbatteti. Jantūti satto naro -pamanujo. Loketi apāyaloke -pa- āyatanaloketi yaduttarim kurute jantu loke.

Hīnāti aññe tato sabbamāhāti attano satthāram dhammakkhānam gaṇam diṭṭhim paṭipadam maggam ṭhapetvā sabbe parappavāde khipati ukkhipati parikkhipati. "So satthā na sabbaññū, dhammo na svākkhāto, gaṇo na suppaṭipanno, diṭṭhi na bhaddikā, paṭipadā na supaññattā, maggo na niyyāniko, natthettha suddhi vā visuddhi vā parisuddhi vā mutti vā vimutti vā parimutti vā, natthettha sujjhanti vā visujjhanti vā parisujjhanti vā muccanti vā vimuccanti vā parimuccanti vā, hīnā nihīnā omakā lāmakā chatukkā parittā"ti evamāha evam katheti evam bhaṇati evam dīpayati evam voharatīti hīnāti aññe tato sabbamāha.

Tasmā vivādāni avītivattoti tasmāti tamkāraņā tamhetu tappaccayā tamnidānā. Vivādānīti diṭṭhikalahāni diṭṭhibhaṇḍanāni diṭṭhiviggahāni diṭṭhivivādāni diṭṭhimedhagāni ca. Avītivattoti anatikkanto asamatikkanto avītivattoti tasmā vivādāni avītivatto. Tenāha Bhagavā—

Paramanti diṭṭhīsu paribbasāno, Yaduttariṁ kurute jantu loke. Hīnāti aññe tato sabbamāha, Tasmā vivādāni avītivattoti.

32. \* Yadattanī passati ānisamsam,Diṭṭhe sute sīlavate mute vā.Tadeva so tattha samuggahāya,Nihīnato passati sabbamaññam.

Yadattanī passati ānisamsam, ditthe sute sīlavate mute vāti yadattanīti yam attani. Atta vuccati ditthigatam. Attano ditthiya dve anisamse passati ditthadhammikañca ānisamsam samparāyikañca ānisamsam. Katamo ditthiyā ditthadhammiko ānisamso, yamditthiko satthā hoti, tamditthikā sāvakā honti. Tamditthikam satthāram sāvakā sakkaronti garum karonti mānenti pūjenti, labhati ca tatonidānam cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhāram. Ayam ditthiyā ditthadhammiko ānisamso. Katamo ditthiyā samparāyiko ānisamso, ayam ditthi alam nāgattāya vā supannattāya vā yakkhattāya vā asurattāya vā gandhabbattāya vā mahārājattāya vā indattāya vā brahmattāya vā devattāya vā, ayam ditthi alam suddhiyā visuddhiyā parisuddhiyā, muttiyā vimuttiyā parimuttiyā, imāya ditthiyā sujjhanti visujjhanti parisujjhanti, muccanti vimuccanti parimuccanti, imāya ditthiyā sujjhissāmi visujjhissāmi parisujjhissāmi, muccissāmi vimuccissāmi parimuccissāmi, āyatim phalapātikankhī hoti. Ayam ditthiyā samparāyiko ānisamso. Attano ditthiyā ime dve ānisamse passati, ditthasuddhiyāpi dve ānisamse passati, sutasuddhiyāpi dve ānisamse passati, sītasuddhiyāpi dve ānisamse passati, vatasuddhiyāpi dve ānisamse passati, mutasuddhiyāpi dve ānisamse passati, ditthadhammikañca ānisamsam samparāyikanca ānisamsam. Katamo mutasuddhiyā ditthadhammiko ānisamso, yamditthiko satthā hoti, tamditthikā sāvakā honti -pa-. Ayam mutasuddhiyā ditthadhammiko ānisamso. Katamo mutasuddhiyā samparāyiko ānisamso, ayam ditthi alam nāgattāya vā -pa-. Ayam mutasuddhiyā samparāyiko ānisamso. Mutasuddhiyāpi ime dve ānisamse passati dakkhati oloketi nijihāyati upaparikkhatīti yadattanī passati ānisamsam, ditthe sute sīlavate mute vā.

Tadeva so tattha samuggahāyāti tadevāti tam diṭṭhigatam. Tatthāti sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā.

Samuggahāyāti idam paramam aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaranti gahetvā uggahetvā gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvāti tadeva so tattha samuggahāya.

Nihīnato passati sabbamaññanti aññaṁ satthāraṁ dhammakkhānaṁ gaṇaṁ diṭṭhiṁ paṭipadaṁ maggaṁ hīnato nihīnato omakato lāmakato chatukkato parittato dissati passati dakkhati oloketi nijjhāyati upaparikkhatīti nihīnato passati sabbamaññaṁ. Tenāha Bhagavā—

Yadattanī passati ānisamsam, Ditthe sute sīlavate mute vā. Tadeva so tattha samuggahāya, Nihīnato passati sabbamaññanti.

33. \* Taṁ vāpi¹ ganthaṁ kusalā vadanti, Yaṁ nissito passati hīnamaññaṁ. Tasmā hi diṭṭhaṁ va sutaṁ mutaṁ vā, Sīlabbataṁ bhikkhu na nissayeyya.

Taṁ vāpi ganthaṁ kusalā vadantīti kusalāti ye te khandhakusalā dhātukusalā āyatanakusalā paṭiccasamuppādakusalā satipaṭṭhānakusalā sammappadhānakusalā iddhipādakusalā indriyakusalā balakusalā bojjhaṅgakusalā maggakusalā phalakusalā nibbānakusalā, te kusalā evaṁ vadanti "gantho eso, lagganaṁ etaṁ, bandhanaṁ etaṁ, palibodho eso"ti evaṁ vadanti evaṁ kathenti evaṁ bhaṇanti evaṁ dīpayanti evaṁ voharantīti taṁ vāpi ganthaṁ kusalā vadanti.

Yaṁ nissito passati hīnamaññanti yaṁ nissitoti yaṁ satthāraṁ dhammakkhānaṁ gaṇaṁ diṭṭhiṁ paṭipadaṁ maggaṁ nissito sannissito allīno upagato ajjhosito adhimutto. Passati hīnamaññanti aññaṁ satthāraṁ dhammakkhānaṁ gaṇaṁ diṭṭhiṁ paṭipadaṁ maggaṁ hīnato nihīnato omakato lāmakato chatukkato parittato dissati passati dakkhati oloketi nijjhāyati upanijjhāyati upaparikkhatīti yaṁ nissito passati hīnamaññaṁ.

Tasmā hi diṭṭhaṁ va sutaṁ mutaṁ vā, sīlabbataṁ bhikkhu na nissayeyyāti tasmāti tasmā taṁkāraṇā taṁhetu tappaccayā taṁnidānā diṭṭhaṁ vā diṭṭhasuddhiṁ vā sutaṁ vā sutasuddhiṁ vā mutam vā mutasuddhiṁ vā sīlaṁ

vā sīlasuddhim vā vatam vā vatasuddhim vā na nissayeyya na gaņeyya na parāmaseyya nābhiniveseyyāti tasmā hi diṭṭham va sutam mutam vā, sīlabbatam bhikkhu na nissayeyya. Tenāha Bhagavā—

Tam vāpi gantham kusalā vadanti, Yam nissito passati hīnamaññam. Tasmā hi diṭṭham va sutam mutam vā, Sīlabbatam bhikkhu na nissayeyyāti.

34. \* Diṭṭhimpi lokasmim na kappayeyya,Ñāṇena vā sīlavatena vāpi.Samoti attānamanūpaneyya,Hīno na maññetha visesi vāpi.

Diṭṭhimpi lokasmim na kappayeyya, ñāṇena vā sīlavatena vāpīti aṭṭhasamāpattiñāṇena vā pañcābhiññāñāṇena vā micchāñāṇena vā, sīlena vā vatena vā sīlabbatena vā diṭṭhim na kappayeyya na janeyya na sañjaneyya na nibbatteyya na abhinibbatteyya. Lokasminti apāyaloke -paāyatanaloketi diṭṭhimpi lokasmim na kappayeyya, ñānena vā sīlavatena vāpi.

Samoti attānamanūpaneyyāti "sadisohamasmī"ti attānam na upaneyya jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjāṭṭhānena vā sutena vā paṭibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunāti samoti attānamanūpaneyya.

Hīno na maññetha visesi vāpīti "hīnohamasmī"ti attānaṁ na upaneyya jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunā. "Seyyohamasmī"ti attānaṁ na upaneyya jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunāti hīno na maññetha visesi vāpi. Tenāha Bhagavā—

<sup>\*</sup> Khu 1. 404 pitthepi.

Diṭṭhimpi lokasmiṁ na kappayeyya, Ñāṇena vā sīlavatena vāpi. Samoti attānamanūpaneyya, Hīno na maññetha visesi vāpīti.

35. \* Attam pahāya anupādiyāno, Ñāṇenapi so nissayam no karoti. Sa ve viyattesu na vaggasārī, Diṭṭhimpi so na pacceti kiñci.

Attaṁ pahāya anupādiyānoti attaṁ pahāyāti attadiṭṭhiṁ pahāya. Attaṁ pahāyāti gāhaṁ¹ pahāya. Attaṁ pahāyāti taṇhāvasena diṭṭhivasena gahitaṁ parāmaṭṭhaṁ abhiniviṭṭhaṁ ajjhositaṁ adhimuttaṁ pahāya pajahitvā vinodetvā byantiṁ karitvā anabhāvaṁ gametvāti attaṁ pahāya. . Anupādiyānoti catūhi upādānehi anupādiyamāno agaṇhamāno aparāmāsamāno anabhinivisamānoti attaṁ pahāya anupādiyāno.

Nāṇenapi so nissayam no karotīti aṭṭhasamāpattiñāṇena vā pañcābhiññāñāṇena vā micchāñāṇena vā taṇhānissayam vā diṭṭhinissayam vā na karoti na janeti na sañjaneti na nibbatteti na abhinibbattetīti ñāṇenapi so nissayam no karoti.

Sa ve viyattesu na vaggasārīti sa ve viyattesu bhinnesu dvejjhāpannesu dveļhakajātesu nānādiṭṭhikesu nānākhantikesu nānārucikesu nānāladdhikesu nānādiṭṭhinissayaṁ nissitesu chandāgatiṁ gacchantesu, dosāgatiṁ gacchantesu, mohāgatiṁ gacchantesu, bhayāgatiṁ gacchantesu na chandāgatiṁ gacchati, na dosāgatiṁ gacchati, na mohāgatiṁ gacchati, na bhayāgatiṁ gacchati, na rāgavasena gacchati, na dosavasena gacchati, na mohavasena gacchati, na mānavasena gacchati, na diṭṭhivasena gacchati, na uddhaccavasena gacchati, na vicikicchāvasena gacchati, na anusayavasena gacchati, na vaggehi dhammehi yāyati niyyati vuyhati saṁharīyatīti sa ve viyattesu na vaggasārī.

<sup>\*</sup> Khu 1. 404 pitthepi.

Diţţhimpi so na pacceti kiñcīti tassa dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni. So kiñci diṭṭhigataṁ na pacceti na paccāgacchatīti diṭṭhimpi so na pacceti kiñci. Tenāha Bhagavā—

Attam pahāya anupādiyāno, Ñāṇenapi so nissayam no karoti. Sa ve viyattesu na vaggasārī, Diṭṭhimpi so na pacceti kiñcīti.

36. \* Yassūbhayante paṇidhīdha natthi,
Bhavābhavāya idha vā huraṁ vā.
Nivesanā tassa na santi keci,
Dhammesu niccheyya samuggahītaṁ.

Yassūbhayante paṇidhīdha natthi, bhavābhavāya idha vā huraṁ vāti yassāti arahato khīṇāsavassa. antoti¹ phasso eko anto, phassasamudayo dutiyo anto, atīto eko anto, anāgato dutiyo anto, sukhā vedanā eko anto, dukkhā vedanā dutiyo anto, nāmaṁ eko anto, rūpaṁ dutiyo anto, cha ajjhattikāni āyatanāni eko anto, cha bāhirāni āyatanāni dutiyo anto, sakkāyo eko anto, sakkāyasamudayo dutiyo anto. Paṇidhi vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlaṁ.

Bhavābhavāyāti bhavābhavāya kammabhavāya punabbhavāya kāmabhavāya, kammabhavāya kāmabhavāya punabbhavāya rūpabhavāya, kammabhavāya rūpabhavāya punabbhavāya arūpabhavāya, kammabhavāya arūpabhavāya punabbhavāya punappunabhavāya, punappunagatiyā punappuna-upapattiyā punappunapaṭisandhiyā punappuna-attabhāvābhinibbattiyā. . Idhāti sakattabhāvo. Hurāti parattabhāvo. Idhāti sakarūpavedanāsaññāsaṅkhāraviññāṇaṁ. Hurāti pararūpavedanāsaññāsaṅkhāraviññāṇaṁ. Idhāti cha ajjhattikāni āyatanāni. Hurāti cha bāhirāni āyatanāni. Idhāti manussaloko. Hurāti

<sup>\*</sup> Khu 1. 404 pitthepi.

devaloko. **Idhā**ti kāmadhātu. **Hurā**ti rūpadhātu arūpadhātu. **Idhā**ti kāmadhātu rūpadhātu. **Hurā**ti arūpadhātu. **Yassūbhayante paṇidhīdha natthi, bhavābhavāya idha vā huraṁ vā**ti yassa ubho ante ca bhavābhavāya ca idha huraṁ ca paṇidhi taṇhā natthi na santi na saṁvijjati nupalabbhati pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti yassūbhayante paṇidhīdha natthi, bhavābhavāya idha vā huraṁ vā.

Nivesanā tassa na santi kecīti nivesanāti dve nivesanā taņhānivesanā ca diṭṭhinivesanā ca -pa- ayaṁ taṇhānivesanā -pa- ayaṁ diṭṭhinivesanā. Tassāti arahato khīṇāsavassa. . Nivesanā tassa na santi kecīti nivesanā tassa na santi keci natthi na santi na saṁvijjanti nupalabbhanti pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti nivesanā tassa na santi keci.

Dhammesu niccheyya samuggahītanti dhammesūti dvāsaṭṭhiyā diṭṭhigatesu. Niccheyyāti nicchinitvā vinicchinitvā vicinitvā pavicinitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtaṁ katvā. Samuggahītanti odhiggāho bilaggāho varaggāho koṭṭhāsaggāho uccayaggāho samuccayaggāho, idaṁ saccaṁ tachaṁ tathaṁ bhūtaṁ yāthāvaṁ aviparītanti gahitaṁ parāmaṭṭhaṁ, abhiniviṭṭhaṁ ajjhositaṁ adhimuttaṁ natthi na santi na saṁvijjati nupalabbhati, pahīnaṁ samucchinnaṁ vūpasantaṁ paṭipassaddhaṁ abhabbuppattikaṁ ñāṇagginā daḍḍhanti dhammesu niccheyya samuggahītaṁ. Tenāha Bhagavā—

Yassūbhayante paṇidhīdha natthi, Bhavābhavāya idha vā huraṁ vā. Nivesanā tassa na santi keci, Dhammesu niccheyya samuggahītanti.

37. \* Tassīdha diṭṭhe va sute mute vā, Pakappitā natthi aṇūpi saññā. Taṁ brāhmaṇaṁ diṭṭhimanādiyānaṁ, Kenīdha lokasmiṁ vikappayeyya. Tassīdha diṭṭhe va sute mute vā, pakappitā natthi aṇūpi saññāti tassāti arahato khiṇāsavassa tassa diṭṭhe vā diṭṭhasuddhiyā vā sute vā sutasuddhiyā vā mute vā mutasuddhiyā vā saññāpubbaṅgamatā saññāvikappayeyyatā saññāviggahena saññāya uṭṭhapitā samuṭṭhapitā kappitā pakappitā saṅkhatā abhisaṅkhatā saṇṭhapitā, diṭṭhi natthi na santi na saṁvijjati nupalabbhati, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daddhāti tassīdha ditthe va sute mute vā, pakappitā natthi anūpi saññā.

Taṁ brāhmaṇaṁ diṭṭhimanādiyānanti brāhmaṇoti sattannaṁ dhammānaṁ bāhitattā brāhmaṇo sakkhāyadiṭṭhi bāhitā hoti -pa- asito tādi pavuccate sa brahmā. Taṁ brāhmaṇaṁ diṭṭhimanādiyānanti taṁ brāhmaṇaṁ diṭṭhimanādiyantaṁ agaṇhantaṁ aparāmasantaṁ anabhinivesantanti taṁ brāhmaṇaṁ diṭṭhimanādiyānaṁ.

Kenīdha lokasmiṁ vikappayeyyāti kappāti dve kappā taṇhākappo ca diṭṭhikappo ca -pa- ayaṁ taṇhākappo -pa- ayaṁ diṭṭhikappo. Tassa taṇhākappo pahīno, diṭṭhikappo paṭinissaṭṭho, taṇhākappassa pahīnattā, diṭṭhikappassa paṭinissaṭṭhattā kena rāgena kappeyya, kena dosena kappeyya, kena mohena kappeyya, kena mānena kappeyya, kāya diṭṭhiyā kappeyya kena uddhaccena kappeyya, kāya vicikicchāya kappeyya, kehi anusayehi kappeyya "ratto"ti vā "duṭṭho"ti vā "mūṭho"ti vā "vinibaddho"ti vā "parāmaṭṭho"ti vā "vikkhepagato"ti vā "aniṭṭhaṅgato"ti vā "thāmagato"ti vā. Te abhisaṅkhārā pahīnā, abhisaṅkhārānaṁ pahīnattā gatiyo kena kappeyya "nerayiko"ti vā "tiracchānayoniko"ti vā "pettivisayiko"ti vā "manusso"ti vā "devo"ti vā "rūpī"ti vā "arūpī"ti vā "saññī"ti vā "asaññī"ti vā "asaññīī"ti vā "saññīīnāsaññīīti vā. So hetu natthi, paccayo natthi, kāraṇaṁ natthi, yena kappeyya vikappeyya vikappaṁ āpajjeyya. Lokasminti apāyaloke -pa-āyatanaloketi kenīdha lokasmiṁ vikappayeyya. Tenāha Bhagavā—

Tassīdha diṭṭhe va sute mute vā, Pakappitā natthi aṇūpi saññā. Taṁ brāhmaṇaṁ diṭṭhimanādiyānaṁ, Kenīdha lokasmiṁ vikappayeyyāti. 38. \* Na kappayanti na purekkharonti, Dhammāpi tesam na paţicchitāse. Na brāhmaņo sīlavatena neyyo, Pārangato na pacceti tādī.

Na kappayanti na purakkharontīti kappāti dve kappā tanhākappo ca ditthikappo ca. Katamo tanhākappo, yāvatā tanhāsankhātena sīmakatam mariyādikatam odhikatam pariyantakatam pariggahitam mamāyitam, idam mamam, etam mamam, ettakam mamam, ettavata mamam, mama rūpa saddā gandhā rasā photthabbā attharanā pāvuranā dāsidāsā<sup>1</sup> ajelakā kukkutasūkarā hatthigavāssavalavā khettam vatthu hiraññam suvannam gāmanigamarājadhāniyo ratthañca janapado ca koso ca kotthāgārañca kevalampi mahāpathavim tanhāvasena mamāyati, yāvatā atthasatatanhāvicaritam, ayam tanhākappo. . Katamo ditthikappo, vīsativatthukā sakkāyaditthi, dasavatthukā micchāditthi, dasavatthukā antaggāhikā ditthi. + Yā evarūpā ditthi ditthigatam ditthigahanam ditthikantāram ditthivisūkāyikam ditthivipphanditam ditthisaññojanam gāho patiggāho abhiniveso parāmāso kummaggo micchāpatho micchattam titthāyatanam vipariyesaggāho<sup>2</sup> viparītaggāho vipallāsaggāho micchāgāho, ayāthāvakasmim yāthāvakanti gāho, yāvatā dvāsatthi ditthigatāni ayam ditthikappo. Tesam tanhakappo pahino, ditthikappo patinissattho, tanhākappassa pahīnattā, ditthikappassa patinissatthattā tanhākappam vā ditthikappam vā na kappenti na janenti na sañjanenti na nibbattenti na abhinibbattentīti na kappayanti.

Na purekkharontīti purekkhārāti dve purekkhārā taṇhāpurekkhāro ca diṭṭhipurekkhāro ca -pa- ayaṁ taṇhāpurekkhāro -pa- ayaṁ diṭṭhipurekkhāro. Tesaṁ taṇhāpurekkhāro pahīno, diṭṭhipurekkhāro paṭinissaṭṭho, taṇhāpurekkhārassa pahīnattā, diṭṭhipurekkhārassa paṭinissaṭṭhattā na taṇhaṁ vā na diṭṭhiṁ vā purato katvā caranti, na taṇhādhajā na taṇhāketū na taṇhādhipateyyā na diṭṭhidhajā na diṭṭhiketū na diṭṭhādhipateyyā na taṇhāya vā na diṭṭhiyā vā parivāretvā carantīti na kappayanti na purekkharonti.

<sup>\*</sup> Khu 1. 404 pitthepi.

<sup>+</sup> Abhi 1. 93 pitthe.

<sup>1.</sup> Dāsīdāsā (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Vipariyāsaggāho (Ka)

Dhammāpi tesaṁ na paţicchitāseti dhammā vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni. Tesanti tesaṁ arahantānaṁ khīṇāsavānaṁ. Na paṭicchitāseti "sassato loko, idameva saccaṁ moghamaññan"ti na paṭicchitāse, "asassato loko. Antavā loko. Anantavā loko. Taṁ jīvaṁ taṁ sarīraṁ. Aññaṁ jīvaṁ aññaṁ sarīraṁ. Hoti tathāgato paraṁ maraṇā. Na hoti tathāgato paraṁ maraṇā. Hoti ca na ca hoti tathāgato paraṁ maraṇā, neva hoti na na hoti tathāgato paraṁ maraṇā, idameva saccaṁ moghamaññan"ti na paṭicchitāseti dhammāpi tesaṁ na paṭicchitāse.

Na brāhmaņo sīlavatena neyyoti nāti paṭikkhepo. Brāhmaņoti sattannaṁ dhammānaṁ bāhitattā brāhmaņo. Sakkāyadiṭṭhi bāhitā hoti -pa-asito tādi vuccate sa brahmā. . Na brāhmaņo sīlavatena neyyoti brāhmaņo sīlena vā vatena vā sīlabbatena vā na yāyati na niyyati na vuyhati na saṁharīyatīti na brāhmaņo sīlavatena neyyo.

Pāraṅgato na pacceti tādīti pāraṁ vuccati amataṁ nibbānaṁ. Yo so sabbasaṅkhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānaṁ, so pāraṅgato pārappatto antagato antappatto koṭigato koṭippatto (vitthāro) jātimaraṇasaṁsāro, natthi tassa punabbhavoti pāraṅgato. Na paccetīti \* sotāpattimaggena ye kilesā pahīnā, te kilese na puneti na pacceti na paccāgacchati. Sakadāgāmimaggena ye kilesā pahīnā, te kilese na puneti na pacceti na paccēti na paccēti na paccāgacchati. Anāgāmimaggena ye kilesā pahīnā, te kilese na puneti na pacceti na paccāgacchati. Arahattamaggena ye kilesā pahīnā, te kilese na puneti na paccēti na paccāgacchatī. Arahattamaggena ye kilesā pahīnā, te kilese na puneti na paccēti na paccāgacchatīti pāraṅgato na pacceti. . Tādīti arahā pañcahākārehi tādī iṭṭhāniṭṭhe tādī, cattāvīti tādī, tiṇṇāvīti tādī, muttāvīti tādī, taṁniddesā tādī.

Katham arahā iṭṭhāniṭṭhe tādī, arahā lābhepi tādī, alābhepi tādī, yasepi tādī, ayasepi tādī, pasamsāyapi tādī, nindāyapi tādī, sukhepi tādī, dukkhepi tādī, ekance bāham¹ gandhena limpeyyum,

<sup>\*</sup> Khu 8. 83 piṭṭhepi.

ekañce bāham¹ vāsiyā taccheyyum, amusmim natthi rāgo, amusmim natthi paṭigham, anunayapaṭighavippahīno, ugghātinighātivītivatto, anurodhavirodhasamatikkanto, evam arahā iṭṭhāniṭṭhe tādī.

Katham arahā cattāvīti tādī, arahato rāgo catto vanto mutto pahīno paṭinissaṭṭho, doso. Moho. Kodho. Upanāho. Makkho. Paṭāso. Issā. Macchariyam. Mayā. Sāṭheyyam. Thambho. Sārambho. Māno. Atimāno. Mado. Pamādo. Sabbe kilesā. Sabbe duccaritā. Sabbe darathā. Sabbe pariṭāhā. Sabbe santāpā. Sabbākusalābhisankhārā cattā vantā muttā pahīnā paṭinissaṭṭhā, evam arahā cattāvīti tādī.

Katham arahā tiṇṇāvīti tādī, arahā kāmogham tiṇṇo bhavogham tiṇṇo diṭṭhogham tiṇṇo avijjogham tiṇṇo sabbam samsārapatham tiṇṇo uttiṇṇo nittiṇṇo atikkanto samatikkanto vītivatto, so vuṭṭhavāso ciṇṇacaraṇo jātimaranasamsāro, natthi tassa punabbhavoti, evam arahā tinnāvīti tādī.

Katham arahā muttāvīti tādī, arahato rāgā cittam muttam vimuttam suvimuttam, dosā cittam muttam vimuttam suvimuttam, mohā cittam muttam vimuttam suvimuttam, kodhā. Upanāhā. Makkhā. Paļāsā. Issāya. Macchariyā. Māyāya. Sāṭheyyā. Thambhā. Sārambhā. Māna. Atimānā. Madā. Pamādā. Sabbakilesehi. Sabbaduccaritehi. Sabbadarathehi. Sabbapariļāhehi. Sabbasantāpehi. Sabbākusalābhisankhārehi cittam muttam vimuttam suvimuttam, evam arahā muttāvīti tādī.

Katham arahā tamniddesā tādī, arahā sīle sati sīlavāti tamniddesā tādī, saddhāya sati saddhoti tamniddesā tādī, vīriye sati vīriyavāti tamniddesā tādī, satiyā sati satimāti tamniddesā tādī, samādhimhi sati samāhito tamniddesā tādī, paññāya sati paññavāti tamniddesā tādī, vijjāya sati tevijjoti tamniddesā tādī, abhiññāya sati chaļabhiñnoti tamniddesā tādī, evam arahā tamniddesā tādīti pārangato na pacceti tādī. Tenāha Bhagavā—

Na kappanti na purekkharonti, Dhammāpi tesam na paṭicchitāse. Na brāhmaṇo sīlavatena neyyo, Pāraṅgato na pacceti tādīti.

Paramatthakasuttaniddeso pañcamo.

## 6. Jarāsuttaniddesa

Atha Jarāsuttaniddesam vakkhati—

39. \* Appam vata jīvitam idam,
Oram vassasatāpi miyyati<sup>1</sup>.
Yo cepi aticca jīvati,
Atha kho so jarasāpi miyyati<sup>1</sup>.

Appam vata jīvitam idanti jīvitanti <sup>+</sup> āyuṭhiti yapanā yāpanā iriyanā vattanā pālanā jīvitam jīvitindriyam. Api ca dvīhi kāraņehi appakam jīvitam thokam jīvitam ṭhitiparittatāya vā appakam jīvitam, sarasaparittatāya vā appakam jīvitam. Katham ṭhitiparittatāya vā appakam jīvitam, atīte cittakkhaņe jīvittha, na jīvati na jīvissati, anāgate cittakkhaņe jīvissati, na jīvati na jīvittha, paccuppanne cittakkhaņe jīvati, na jīvittha na jīvissati.

Jīvitam attabhāvo ca, sukhadukkhā ca kevalā. Ekacittasamāyuttā, lahuso vattate khaņo. Cullāsītisahassāni, kappā tiṭṭhanti ye marū. Na tveva tepi jīvanti, dvīhi cittehi samyutā<sup>2</sup>.

Ye niruddhā marantassa, tiṭṭhamānassa vā idha. Sabbepi sadisā khandhā, gatā appaṭisandhikā.

Anantarā ca ye bhaggā, ye ca bhaggā anāgatā. Tadantare niruddhānam, vesamam natthi lakkhaṇe.

Anibbattena na jāto, paccuppannena jīvati. Cittabhaggā mato loko, paññatti paramatthiyā.

<sup>\*</sup> Khu 1. 405 pitthe.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Abhi 1. 20, 168 pitthādīsupi.

<sup>1.</sup> Mīyati (Sī)

<sup>2.</sup> Samohitā (Sī, Syā, Ka)

Yathā ninnā pavattanti, chandena pariņāmitā.

Acchinnadhārā vattanti, saļāyatanapaccayā.

Anidhānagatā bhaggā, puñjo natthi anāgate.

Nibbattā ye ca titthanti, āragge sāsapūpamā.

Nibbattānañca dhammānam, bhango nesam purakkhato.

Palokadhammā tiţţhanti, purāņehi amissitā.

Adassanato āyanti, bhangā gacchantudassanam.

Vijjuppādova ākāse, uppajjanti vayanti cāti—

Evam thitiparittatāya appakam jīvitam.

Katham sarasaparittatāya appakam jīvitam—assāsūpanibaddham <sup>1</sup> jīvitam, passāsūpanibaddham jīvitam, assāsapassāsūpanibaddham jīvitam, mahābhūtūpanibaddham jīvitam, kabaļīkārāhārūpanibaddham jīvitam, usmūpanibaddham jīvitam, viññānūpanibaddham jīvitam, mūlampi imesam dubbalam, pubbahetūhi imesam dubbalā, ye paccayā, tepi dubbalā, yepi pabhāvikā, tepi dubbalā, sahabhūpi imesam dubbalā, sampayogāpi imesam dubbalā, sahajāpi imesam dubbalā, yāpi payojikā, sāpi dubbalā, aññamañnam ime niccadubbalā, añnamañnam anavaṭṭhitā ime, añnamañnam paripātayanti ime, añnamañnassa hi natthi tāyitā, na cāpi ṭhapenti añnamañnam ime, yopi nibbattako, so na vijjati.

Na ca kenaci koci hāyati,
Gandhabbā ca ime hi sabbaso.
Purimehi pabhāvikā ime,
Yepi pabhāvikā te pure matā.
Purimāpi ca pacchimāpi ca,
Aññamaññaṁ na kadāci maddasaṁsūti—

Evam sarasaparittatāya appakam jīvitam.

Api ca Cātumahārājikānam<sup>2</sup> devānam jīvitam upādāya manussānam appakam jīvitam parittam jīvitam thokam jīvitam khanikam jīvitam lahukam jīvitam ittaram

<sup>1.</sup> Assāsūpanibandham (Ka)

<sup>2.</sup> Cātummahārājikānam (Sī, Syā) hetthā 33 pitthepi.

jīvitam anaddhaniyam jīvitam naciraṭṭhitikam jīvitam. Tāvatimsānam devānam -pa-. Yāmānam devānam. Tusitānam devānam. Nimmānaratīnam devānam. Paranimmitavasavattīnam devānam. Brahmakāyikānam devānam jīvitam upādāya manussānam appakam jīvitam parittam jīvitam thokam jīvitam khaṇikam jīvitam lahukam jīvitam ittaram jīvitam anaddhanīyam jīvitam naciraṭṭhitikam jīvitam. Vuttam hetam Bhagavatā— \* appamidam bhikkhave manussānam āyu, gamaniyo samparāyo, mantāya boddhabbam, kattabbam kusalam, caritabbam brahmacariyam, natthi jātassa amaraṇam. Yo bhikkhave ciram jīvati, so vassasatam, appam vā bhiyyo.

\* Appamāyu manussānam, hīļeyya nam suporiso. Careyyādittasīsova, natthi maccussanāgamo.

Accayanti ahorattā, jīvitam uparujjhati. Āyu khiyyati maccānam, kunnadīnamva odakanti—

Appam vata jīvitam idam.

Oram vassasatāpi miyyatīti kalalakālepi cavati marati antaradhāyati vippalujjati, abbudakālepi cavati marati antaradhāyati vippalujjati, pesikālepi cavati marati antaradhāvati vippalujjati, ghanakālepi cavati marati antaradhāyati vippalujjati, pasākhakālepi cavati marati antaradhāyati vippalujjati, jātamattopi cavati marati antaradhāyati vippalujjati. Sūtigharepi<sup>1</sup> cavati marati antaradhāyati vippalujjati, addhamāsikopi cavati marati antaradhāyati vippalujjati, māsikopi cavati marati antaradhāyati vippalujjati, dvemāsikopi. Temāsikopi. Catumāsikopi. Pañcamāsikopi cavati marati antaradhāyati vippalujjati, chamāsikopi. Sattamāsikopi. Atthamāsikopi. Navamāsikopi. Dasamāsikopi. Samvaccharikopi cavati marati antaradhāyati vippalujjati, dvevassikopi. Tivassikopi. Catuvassikopi. Pañcavassikopi. Chavassikopi. Sattavassikopi. Atthavassikopi. Navavassikopi. Dasavassikopi. Vīsativassikopi. Timsavassikopi. Cattārīsavassikopi. Paññāsavassikopi. Satthivassikopi. Sattativassikopi. Asītivassikopi. Na vutivassikopi cavati marati antaradhāyati vippalujjatīti oram vassasatāpi miyyati.

<sup>\*</sup> Sam 1. 109, 110 pitthesu.

Yo cepi aticca jīvatīti yo vassasatam atikkamitvā jīvati, so ekam vā vassam jīvati. Dve vā vassāni jīvati. Tīņi vā vassāni jīvati. Cattāri vā vassāni jīvati. Pañca vā vassāni jīvati -pa-. Dasa vā vassāni jīvati. Vīsati vā vassāni jīvati. Timsam vā vassāni jīvati. Cattārīsam vā vassāni jīvatīti so cepi aticca jīvati. Atha kho so jarasāpi miyyatīti yadā jiņņo hoti vuddho mahallako addhagato vayo-anuppatto khaṇḍadanto palitakeso vilūnam khalitasiro¹ valinam tilakāhatagatto vaṅko bhoggo daṇḍaparāyaṇo so jarāyapi cavati marati antaradhāyati vippalujjati, natthi maraṇamhā mokkho.

Phalānamiva pakkānam, pāto patanato<sup>2</sup> bhayam. Evam jātāna maccānam, niccam maranato bhayam.

Yathāpi kubbhakārassa, katam mattikabhājanam. Sabbam bhedanapariyantam, evam maccāna jīvitam.

Daharā ca mahantā ca, ye bālā ye ca paṇḍitā. Sabbe maccuvasaṁ yanti, sabbe maccuparāyanā.

Tesam maccuparetānam, gacchatam paralokato.

Na pitā tāyate puttam, ñātī vā pana ñātake.

Pekkhataññeva ñātīnaṁ, passa lālappataṁ puthu. Ekamekova maccānaṁ, govajjho viya niyyati.

Evamabbhāhato loko, maccunā ca jarāya cāti.

Atha kho so jarasāpi miyyati. Tenāha Bhagavā—

Appam vata jīvitam idam,

Oram vassasatāpi miyyati.

Yo cepi aticca jīvati,

Atha kho so jarasāpi miyyatīti.

40. \* Socanti janā mamāyite,
Ña hi santi niccā pariggahā.
Vinābhāvam santamevidam,
Iti disvā nāgāramāvase.

Socanti janā mamāyiteti janāti khattiyā ca brāhmaņā ca vessā ca suddā ca gahaṭṭhā ca pabbajitā ca devā ca manussā ca. Mamattāti dve mamattā taṇhāmamattañca diṭṭhimamattañca -pa- idaṁ taṇhāmamattaṁ -pa- idaṁ diṭṭhimamattaṁ. Mamāyitaṁ vatthuṁ acchedasaṅkinopi socanti, acchijjantepi socanti, acchinnepi socanti. Mamāyitaṁ vatthuṁ vipariṇāmasaṅkinopi socanti, vipariṇāmantepi socanti, vipariṇātepi socanti kilamanti paridevanti urattāḷiṁ kandanti sammohaṁ āpajjantīti socanti janā mamāyite.

Na hi santi niccā pariggahāti dve pariggahā taṇhāpariggaho ca diṭṭhipariggaho ca -pa- ayaṁ taṇhāpariggaho -pa- ayaṁ diṭṭhipariggaho. Taṇhāpariggaho anicco saṅkhato paṭiccasamuppanno khayadhammo vayadhammo virāgadhammo nirodhadhammo vipariṇāmadhammo. Diṭṭhipariggahopi anicco saṅkhato paṭiccasamuppanno khayadhammo vayadhammo virāgadhammo nirodhadhammo vipariṇāmadhammo. Vuttaṁ hetaṁ Bhagavatā— + passatha no tumhe bhikkhave taṁ pariggahaṁ, yvāyaṁ pariggaho nicco dhuvo sassato avipariṇāmadhammo, sassatisamaṁ tatheva tiṭṭheyyāti. No hetaṁ bhante. Sādhu bhikkhave ahampi kho taṁ bhikkhave pariggahaṁ na samanupassāmi, yvāyaṁ pariggaho nicco dhuvo sassato avipariṇāmadhammo, sassatisamaṁ tatheva tiṭṭheyyāti. Pariggahā niccā dhuvā sassatā avipariṇāmadhammā natthi na santi na saṁvijjanti na labbhantīti na hi santi niccā pariggahā.

Vinābhāvam santamevidanti nānābhāve vinābhāve aññathābhāve sante samvijjamāne upalabbhiyamāne. Vuttam hetam Bhagavatā—alam Ānanda mā soci mā paridevi, nanu etam Ānanda mayā paṭikacceva¹ akkhātam "sabbeheva piyehi manāpehi nānābhāvo vinābhāvo aññathābhāvo, tam kutettha Ānanda labbhā. Yam tam

<sup>\*</sup> Khu 1. 405 pitthe.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Ma 1. 190 pitthe.

<sup>1.</sup> Patigacceva (Sī) Dī 2. 119 piṭṭhepi.

jātam bhūtam sankhatam palokadhammam, tam vata mā palujjī''ti, netam thānam vijjati. Purimānam purimānam khandhānam dhātūnam āyatanānam viparināmaññathābhāvā pacchimā pacchimā khandhā ca dhātuyo ca āyatanāni ca pavattantīti vinābhāvam santamevidam.

Iti disvā nāgāramāvaseti itīti padasandi padasamsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byañjanasiliṭṭhatā padānupubbatā metam itīti. Iti disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā mamattesūti iti disvā. Nāgāramāvaseti sabbam gharāvāsapalibodham chinditvā puttadārapalibodham chinditvā nātipalibodham chinditvā mittāmaccapalibodham chinditvā sannidhipalibodham chinditvā kesamassum ohāretvā kāsāyāni vattāni acchādetvā agārasmā anagāriyam pabbajitvā akiñcanabhāvam upagantvā eko careyya vihareyya iriyeyya vatteyya pāleyya yapeyya yāpeyyāti iti disvā nāgāramāvase. Tenāha Bhagavā—

Socanti janā mamāyite, Na hi santi niccā pariggahā. Vinābhāvaṁ santamevidaṁ, Iti disvā nāgāramāvaseti.

41. \* Maraṇenapi taṁ pahīyati<sup>1</sup>,
Yaṁ puriso mamidanti maññati.
Etampi viditvāna<sup>2</sup> paṇḍito,
Na mamattāya nametha māmako.

Maraṇenapi taṁ pahīyatīti maraṇanti + yā tesaṁ tesaṁ sattānaṁ tamhā tamhā sattanikāyā cuti cavanatā bhedo antaradhānaṁ maccumaraṇaṁ kālaṁkiriyā khandhānaṁ bhedo kaļevarassa nikkhepo jīvitindriyassupacchedo. Tanti rūpagataṁ vedanāgataṁ saññāgataṁ saṅkhāragataṁ viññāṇagataṁ. Pahīyatīti pahīyati jahīyati vijahīyati antaradhāyati vippalujjati, bhāsitampi hetaṁ—

<sup>\*</sup> Khu 1. 405 pitthe.

<sup>1.</sup> Pahiyyati (Ka)

<sup>2.</sup> Etam disvāna (Sī, Ka)

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Dī 2. 244; Ma 1. 82; Abhi 2. 104 pitthesupi.

\* Pubbeva maccam vijahanti bhogā, Macco va ne pubbataram jahāti. Asassatā bhogino kāmakāmī, Tsmā na socāmaham sokakāle.

Udeti āpūrati veti cando, Attaṁ tapetvāna paleti sūriyo. Viditā mayā sattuka lokadhammā, Tasmā na socāmahaṁ sokakāleti.

Maraṇenapi taṁ pahīyati, yaṁ puriso mamidanti maññatīti yanti rūpagataṁ vedanāgataṁ saññāgataṁ saṅkhāragataṁ viññāṇagataṁ. Purisoti saṅkhā samaññā paññatti vohāro¹ nāmaṁ nāmakammaṁ nāmadheyyaṁ nirutti byañjanaṁ abhilāpo. Mamidanti maññatīti taṇhāmaññanāya maññati, diṭṭhimaññanāya maññati, mānamaññanāya maññati, kilesamaññanāya maññati, duccaritamaññanāya maññati, payogamaññanāya maññati, vipākamaññanāya maññatīti yaṁ puriso mamidanti maññati.

Etampi viditvāna paṇḍitoti etam ādīnavam ñatvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā mamattesūti etampi viditvā. Paṇḍitobhi dhīro paṇḍito paññavā buddhimā ñāṇī vibhāvī medhāvīti etampi viditvāna paṇḍito.

Na mamattāya nametha māmakoti mamattāti dve mamattā taṇhāmamattañca diṭṭhimamattañca -pa- idaṁ taṇhāmamattaṁ -pa- idaṁ diṭṭhimamattaṁ. Māmakoti Buddhamāmako dhammamāmako saṁghamāmako. So Bhagavantaṁ mamāyati, Bhagavā taṁ puggalaṁ pariggaṇhāti. Vuttaṁ hetaṁ Bhagavatā—ye te bhikkhave bhikkhu kuhā thaddhā² lapā siṅgī unnaļā asamā hitā, na me te bhikkhave bhikkhū māmakā. Apagatā ca te bhikkhave bhikkhū imasmā dhammavinayā, na ca te imasmiṁ dhammavinaye vuddhiṁ virūṭhiṁ vepullaṁ āpajjanti. Ye ca kho te bhikkhave bhikkhū nikkuhā nillapā dhīrā atthaddhā susamāhitā, te kho me bhikkhave bhikkhū māmakā, anapagatā ca te bhikkhave bhikkhū imasmā dhammavinayā, te ca imasmiṁ dhammavinaye vuddhiṁ virūṭhiṁ vepullaṁ āpajjanti.

<sup>\*</sup> Khu 5. 120 pitthe Jātake.

<sup>1.</sup> Lokavohāro (Syā) Abhi 1. 256 pitthepi.

<sup>2.</sup> Baddhā (Ka) Khu 1. 270 piṭṭhe.

Kuhā thaddhā lapā siṅgī, unnaļā asamāhitā. Na te dhamme virūhanti, Sammāsambuddhadesite.

Nikkuhā nillapā dhīrā, atthaddhā susamāhitā.

Te ve dhamme virūhanti, Sammāsambuddhadesite.

Na mamattāya nametha māmakoti māmako taṇhāmamattaṁ pahāya diṭṭhimamattaṁ paṭinissajjitvā mamattāya na nameyya na onameyya, na taṁninno assa, na tappoṇo na tappabbhāro na tadadhimutto na tadadhipateyyoti na mamattāya nametha māmako, tenāha Bhagavā—

Maraṇenapi taṁ pahīyati, Yaṁ puriso mamidanti maññanti. Etampi viditvāna paṇḍito, Na mamattāya nametha māmakoti.

42. \* Supinena yathāpi saṅgataṁ,
Paṭibuddho puriso na passati.
Evampi piyāyitaṁ janaṁ,
Petaṁ kālaṅkataṁ¹ na passati.

Supinena yathāpi saṅgatanti saṅgataṁ samāgataṁ samāhitaṁ sannipatitanti supinena yathāpi saṅgataṁ. . Paṭibuddho puriso na passatīti yathā puriso supinagato candaṁ passati, sūriyaṁ passati, mahāsamuddaṁ passati, sineruṁ pabbatarājānaṁ passati, hatthiṁ passati, assaṁ passati, rathaṁ passati, pattiṁ passati, senābyūhaṁ passati, ārāmarāmaṇeyyakaṁ passati, vanarāmaṇeyyakaṁ. Bhūmirāmaṇeyyakaṁ.

Pokkharaṇīrāmaṇeyyakam passati. Paṭibuddho na kiñci passatīti paṭibuddho puriso na passati.

Evampi piyāyitam jananti evanti opammasampaṭipādanam. Piyāyitam jananti mamāyitam janam mātaram vā pitaram vā bhātaram vā bhaginim vā puttam vā dhītaram vā mittam vā amaccam vā ñātim vā sālohitam vāti evampi piyāyitam janam.

<sup>\*</sup> Khu 1. 405; Khu 10. 173 pitthesu.

Petam kālankatam na passatīti peto vuccati mato. Kālankatam na passati na dakkhati nādhigacchati na vindati na paṭilabhatīti petam kālankatam na passati. Tenāha Bhagavā—

Supinena yathāpi saṅgataṁ, Paṭibuddho puriso na passati. Evampi piyāyitaṁ janaṁ, Petaṁ kālaṅkataṁ na passatīti.

43. \* Diṭṭhāpi sutāpi te janā,
Yesam nāmamidam pavuccati.
Nāmamyevā'vasissati<sup>1</sup>,
Akkheyyam petassa jantuno.

**Diṭṭhāpi sutāpi te janā**ti **diṭṭhā**ti cakkhuviññāṇābhisambhūtā. **Sutā**ti ye sotaviññāṇābhisambhūtā. **Te janā**ti khattiyā ca brāhmaṇā ca vessā ca suddā ca gahaṭṭhā ca pabbajitā ca devā ca manussā cāti diṭṭhāpi sutāpi te janā.

Yesam nāmamidam pavuccatīti yesamti yesam khattiyānam brāhmaṇānam vessānam suddānam gahaṭṭhānam pabbajitānam devānam manussānam. Nāmanti samkhā samañnā pañnatti vohāro nāmam nāmakammam nāmadheyyam nirutti byanjanam abhilāpo. Pavuccatīti vuccati pavuccati kathīyati bhaṇīyati dīpīyati voharīyatīti yesam nāmamidam pavuccati.

Nāmaṁyevā'vasissati akkheyyanti rūpagataṁ vedanāgataṁ saññāgataṁ saṅkhāragataṁ viññāṇagataṁ pahīyati jahīyati vijahīyati antaradhāyati vippalujjati nāmaṁyevā'vasissati. Akkheyyanti akkhātuṁ kathetuṁ bhaṇituṁ dīpayituṁ voharitunti nāmaṁ evāvasissati akkheyyaṁ. Petassa jantunoti petassāti matassa kālaṅkatassa. Jantunoti sattassa narassa mānavassa posassa puggalassa jīvassa jāgussa jantussa indagussa manujassāti petassa jantuno. Tenāha Bhagavā—

<sup>\*</sup> Khu 1. 405 pitthe.

Diṭṭhāpi sutāpi te janā, Yesaṁ nāmamidaṁ pavuccati. Nāmaṁyevā'vasissabhi, Akkheyyaṁ petassa jantunoti.

44. \* Sokapparidevamaccharam,
Na pajahanti gidhā mamāyite.
Tasmā munayo pariggaham,
Hitvā acarimsu khemadassino.

Sokapparidevamaccharam, na pajahanti giddhā mamāyiteti sokoti ñātibyasanena vā phutthassa bhogabyasanena vā phutthassa rogabyasanena vā phutthassa sīlabyasanena vā phutthassa ditthibyasanena vā phutthassa aññataraññatarena byasanena samannāgatassa aññataraññatarena dukkhadhammena phutthassa soko socanā socitattam antosoko antoparisoko antodāho antoparidāho<sup>1</sup> cetaso parijihāyanā domanassam sokasallam. Paridevoti ñātibyasanena vā phuṭṭhassa -pa- diṭṭhibyasanena vā phuṭṭhassa aññataraññatarena byasanena samannāgatassa aññataraññatarena dukkhadhammena phutthassa ādevo paridevo ādevanā paridevanā ādevitattam paridevitattam vācā palāpo vippalāpo lālappo lālappāyanā lālappāyitattam. . **Macchariyan**ti pañca macchariyāni āvāsamacchariyam kulamacchariyam labhamacchariyam vannamacchariyam dhammamacchariyam. Yam evarūpam macchariyam maccharāyanā maccharāyitattam veviccham kadariyam katukancukatā aggahitattam cittassa. Idam vuccati macchariyam. . Api ca khandhamacchariyampi macchariyam, dhātumacchariyampi macchariyam, āyatanamacchariyampi macchariyam gāho, idam vuccati macchariyam. Gedho vuccati tanhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijihā lobho akusalamūlam. Mamattāti dve mamattā tanhāmamattanca ditthimamattanca -pa- idam tanhāmamattam -pa- idam ditthimamattam. Mamāyitam vatthum acchedasankinopi socanti, acchijjantepi socanti, acchinnepi socanti, mamāyitam vatthum viparināmasankinopi socanti, viparināmantepi socanti, viparinatepi socanti, mamāyitam vatthum acchedasankinopi paridevanti,

<sup>\*</sup> Khu 1. 405 pitthe.

acchijjantepi paridevanti, acchinnepi paridevanti. Mamāyitam vatthum vipariņāmasankinopi paridevanti, vipariņāmantepi paridevanti, vipariņatepi paridevanti, mamāyitam vatthum rakkhanti gopenti parigganhanti mamāyanti maccharāyanti, mamāyitasmim vatthusmim sokam na jahanti, paridevam na jahanti, macchariyam na jahanti, gedham na jahanti nappajahanti na vinodenti na byantim karonti na anabhāvam gamentīti sokapparidevamaccharam, nappajahanti giddhā mamāyite.

Tasmā munayo pariggaham, hitvā acarimsu khemadassinoti tasmāti tasmā tamkāranā tamhetu tappaccayā tamnidānā etam ādīnavam sampassamānā mamattesūti tasmā. Munayoti monam vuccati ñānam. Yā pañña pajanana -pa- amoho dhammavicayo sammaditthi. Tena ñanena samannāgatā munayo monappattā. Tīni moneyyāni kāyamoneyyam vacīmoneyyam manomoneyyam -pa- sangajālamaticca so muni. Pariggahoti dve pariggahā tanhāpariggaho ca ditthipariggaho ca -pa- ayam tanhāpariggaho -pa- ayam ditthipariggaho. Munayo tanhāpariggaham pariccajitvā ditthipariggaham patinissajjitvā cajitvā pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvā acarimsu viharimsu iriyimsu vattimsu pālimsu yapimsu yāpimsu. . Khemadassinoti khemam vuccati amatam nibbānam. Yo so sabbasankhārasamatho sabbūpadhipatinissaggo tanhakkhayo virāgo nirodho nibbānam. Khemadassinoti khemadassino tānadassino lenadassino saranadassino abhayadassino accutadassino amatadassino nibbānadassinoti tasmā munayo pariggaham, vitvā acarimsu khemadassino. Tenāha Bhagavā—

> Sokapparidevamaccharam, Na jahanti giddhā mamāyite. Tasmā munayo pariggaham, Hitvā acarimsu khemadassinoti.

45. \* Patilīnacarassa bhikkhuno,
Bhajamānassa vivittamāsanam.
Sāmaggiyamāhu tassa tam,
Yo attānam bhavane na dassaye.

Patilīnacarassa bhikkhunoti patilīnacarā vuccanti satta sekkhā<sup>1</sup>, arahā patilīno. Kimkāranā patilīnacarā vuccanti satta sekkhā, te tato tato cittam patilīnentā patikutentā pativattentā sanniruddhantā<sup>2</sup> sannigganhantā sannivārentā rakkhantā gopentā caranti vicaranti viharanti irivanti vattenti pālenti yapenti vāpenti, cakkhudvāre cittam patilīnentā patikutentā pativattentā sannirudhantā sannigganhantā sannivārentā rakkhantā gopentā caranti vicaranti viharanti iriyanti vattenti palenti yapenti yapenti. Sotadvare cittam -pa-. Ghānadvāre cittam. Jivhādvāre cittam. Kāyadvāre cittam. Manodvāre cittam patilīnentā patikutentā pativattentā sanniruddhantā sannigganhantā sannivārentā rakkhantā gopentā caranti vicaranti viharanti iriyanti vattenti palenti yapenti yapenti. Yatha kukkutapattam va nhārudaddulam vā aggimhi pakkhittam patilīyati patikutati pativattati na sampasāriyati. Evamevam tato tato cittam patilīnentā patikutentā pativattentā sanniruddhantā sannigganhantā sannivārentā rakkhantā gopentā caranti vicaranti viharanti iriyanti vattenti palenti yapenti yapenti. . Cakkhudvāre cittam. Sotadvāre cittam. Ghānadvāre cittam. Jivhādvāre cittam. Kāyadvāre cittam. Manodvāre cittam patilīnentā patikutentā pativattentā sanniruddhantā sannigganhantā sannivārentā rakkhantā gopentā caranti vicaranti viharanti iriyanti vattenti palenti yapenti yapenti, tamkāranā patilīnacarā vuccanti satta sekkhā. **Bhikkhuno**ti puthujjanakalyānakassa vā bhikkhuno, sekkhassa vā bhikkhunoti patilīnacarassa bhikkhuno.

Bhajamānassa vivittamāsananti āsanam vuccati yattha nisīdanti. Mañco pīṭham bhisi taṭṭikā cammakhaṇḍo tiṇasanthāro paṇṇasanthāro palālasanthāro. Tam āsanam asappāyarūpadassanena rittam vivittam pavivittam, asappāyasaddassavanena rittam vivittam pavivittam, asappāyagandhaghāyanena. Asappāyarasasāyanena. Asappāyaphoṭṭhabbaphusanena. Asappāyehi pañcahi kāmaguṇehi rittam vivittam pavivittam, tam vivittam āsanam bhajato sambhajato sevato nisevato samsevato patisevatoti bhajamānassa vivittamāsanam.

Sāmaggiyamāhu tassa tam, yo attānam bhavane na dassayeti sāmaggiyoti tisso sāmaggiyo ganasāmaggī dhammasāmaggī anabhinibbattisāmaggī. Katamā ganasāmaggī, bahū cepi bhikkhū samaggā sammodamānā avivadamānā khīrodakībhūtā aññamaññam piyacakkhūhi sampassantā viharanti, ayam ganasāmaggī. . Katamā dhammasāmaggī, cattāro satipatthānā cattāro sammappadhānā cattāro iddhipādā pañcindriyāni pañca balāni satta bojjhangā ariyo atthingiko maggo. Te ekato pakkhandanti pasīdanti sampatitthanti vimuccanti. Na tesam dhammānam vivādo pavivādo atthi, ayam dhammasāmaggī. . Katamā anabhinibbattisāmaggī, bahū cepi bhikkhū anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyanti, na tesam<sup>1</sup> nibbanadhatuya unattam va punnattam va paññayati, ayam anabhinibbattisāmaggī. . Bhavaneti nerayikānam nirayo bhavanam, tiracchānayonikānam tiracchānayoni bhavanam, pettivisayikānam pettivisayo bhavanam, manussanam manussaloko bhavanam, devanam devaloko bhavanti. Sāmaggiyamāhu tassa tam, yo attānam bhavane na dassayeti tassesā sāmaggī etam channam etam patirūpam etam anucchavikam etam anulomam. Yo evam paticchanne niraye attanam na dasseyya, tiracchānayoniyam attānam na dasseyya, pettivisaye attānam na dasseyya, manussaloke attānam na dasseyya, devaloke attānam na dasseyyāti evamāhamsu evam kathenti evam bhananti evam dīpayanti evam voharantīti sāmaggiyamāhu tassa tam, vo attānam bhavane na dassaye. Tenāha Bhagavā—

> Patilīnacarassa bhikkhuno, Bhajamānassa vivittamāsanam. Sāmaggiyamāhu tassa tam, Yo attānam bhavane na dassayeti.

46. \* Sabbattha munī anissito,
Na piyam kubbati nopi appiyam.
Tasmim paridevamaccharam,
Panne vāri yathā na limpati.

Sabbattha munī anissitoti sabbam vuccati dvādasāyatanāni cakkhuñceva rūpā ca, sotañca saddā ca, ghānañca gandhā ca, jivhā ca rasā ca, kāyo ca photthabbā ca, mano ca dhammā ca. Munīti monam vuccati ñāṇam -pasangajālamaticca so muni. Anissitoti dve nissayā tanhānissayo ca ditthinissayo ca -pa- ayam tanhānissayo -pa- ayam ditthinissayo. Muni tanhānissayam pahāya ditthinissayam patinissajjitvā cakkhum anissito, sotam anissito, ghānam anissito, jivham anissito, kāyam anissito, manam anissito, rupe. Sadde. Gandhe. Rase. Photthabbe. Dhamme. Kulam. Ganam. Āvāsam. Lābham. Yasam. Pasamsam. Sukham. Cīvaram. Pindapātam. Senāsanam. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāram. Kāmadhātum. Rūpadhātum. Arūpadhātum. Kāmabhavam. Rūpabhavam. Arūpabhavam. Saññābhavam. Asaññābhavam. Nevasaññānāsaññābhavam. Ekavokārabhavam. Catuvokārabhavam. Pañcavokārabhavam. Atītam. Anāgatam. Paccuppannam. Dittham. Sutam. Mutam. Viññātam. Sabbe dhamme anissito anallino anupagato anajihosito anadhimutto nikkhanto nissato vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti sabbattha muni anissito.

Na piyaṁ kubbati nopi appiyanti piyāti dve piyā sattā vā saṅkhārā vā. Katame sattā piyā, idha ya'ssa te honti atthakāmā hitakāmā phāsukāmā yogakkhemakāmā mātā vā pitā vā bhātā vā bhaginī vā puttā vā dhītarā vā mittā vā amaccā vā ñātī vā sālohitā vā, ime sattā piyā. Katame saṅkhārā piyā, manāpikā rūpā manāpikā saddā manāpikā gandhā manāpikā rasā manāpikā phoṭṭhabbā, ime saṅkhārā piyā. Appiyāti dve appiyā sattā vā saṅkhārā vā. Katame sattā appiyā, idha ya'ssa te honti anatthakāmā ahitakāmā aphāsukāmā ayogakkhemakāmā jīvitā voropetukāmā, ime sattā appiyā. . Katame saṅkhārā appiyā, amanāpikā rūpā amanāpikā saddā amanāpikā gandhā amanāpikā rasā amanāpikā phoṭṭhabbā, ime saṅkhārā appiyā. . Na piyaṁ kubbati nopi appiyanti "ayaṁ me satto piyo, ime ca saṅkhārā manāpā"ti rāgavasena piyaṁ na karoti, "ayaṁ me satto appiyo, ime ca saṅkhārā amanāpā"ti

paṭighavasena appiyaṁ na karoti na janeti na sañjaneti na nibbatteti nābhinibbattetīti na piyaṁ kubbati nopi appiyaṁ.

Tasmim paridevamaccharam, paṇṇe vāri yathā na limpatīti tasminti tasmim puggale arahante khīṇāsave. Paridevoti ñātibyasanena vā phuṭṭhassa bhogabyasanena vā phuṭṭhassa rogabyasanena vā phuṭṭhassa sīlabyasanena vā phuṭṭhassa diṭṭhibyasanena vā phuṭṭhassa aññataraññatarena byasanena samannāgatassa aññataraññatarena dukkhadhammena phuṭṭhassa ādevo paridevo ādevanā paridevanā ādevitattam paridevitattam vācā palāpo vippalāpo lālappo lālappāyanā lālappāyitattam. . Macchariyanti pañca macchariyāni āvāsamacchariyam kulamacchariyam lābhamacchariyam vaṇṇamacchariyam dhammamacchariyam. Yam evarūpam macchariyam macchariyam maccharāyanā maccharāyitattam veviccham kadariyam katukañcukatā aggahitattam cittassa, idam vuccati macchariyam. Api ca khandhamacchariyampi macchariyam, dhātumacchariyampi macchariyam, āyatanamacchariyampi macchariyam gāho, idam vuccati macchariyam.

Paṇṇe vāri yathā na limpatīti paṇṇaṁ vuccati padumapattaṁ. Vāri vuccati udakaṁ. Yathā vāri padumapattaṁ na limpati na palimpati, na upalimpati alittaṁ apalittaṁ anupalittaṁ. Evamevaṁ tasmiṁ puggale arahante khīṇāsave paridevo macchariyañca na limpati na palimpati na upalimpati, alittā apalittā anupalittā. So ca puggalo Arahanto tehi kilesehi na lippati na palippati na upalippati, alitto apalitto anupalitto nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti tasmiṁ paridevamaccharaṁ, panne vāri yathā na limpati. Tenāha Bhagavā—

Sabbattha munī anissito, na piyam kubbati nopi appiyam. Tasmim paridevamaccharam, paṇṇe vāri yathā na limpatīti.

## 47. \* Udabindu yathāpi pokkhare, padume vāri yathā na limpati. Evam muni nopalimpati, yadidam diṭṭhasutam mutesu¹ vā.

Udabindu yathāpi pokkhareti udabindu vuccati udakathevo. Pokkharam vuccati padumapattam. Yathā udabindu padumapatte na limpati na palimpati na

<sup>\*</sup> Khu 1. 406 pitthe.

<sup>1.</sup> Ditthasute mutesu (Sī), ditthasutamutesu (Ka)

upalimpati, alittam apalittam anupalittanti udabindu yathāpi pokkhare. . **Padume vāri yathā na limpatī**ti padumam vuccati padumapuppham. Vāri vuccati udakam. Yathā vāri padumapuppham na palimpati na upalimpati alittam apalittam anupalittanti padume vāri yathā na limpati.

Evam muni nopalimpati, yadidam diṭṭhasutam mutesu vāti evanti opammasampaṭipādanam. Munīti monam vuccati ñāṇam -pasaṅgajālamaticca so muni. Lepāti dve lepā taṇhālepo ca diṭṭhilepo ca -paayam taṇhālepo -pa- ayam diṭṭhilepo. Muni taṇhālepam pahāya diṭṭhilepam paṭinissajjitvā diṭṭhe na limpati, sute na limpati, mute na limpati viññāte na limpati na palimpati, na upalimpati, alitto apalitto anupalitto nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti evam muni nopalimpati, yadidam diṭṭhasutam mutesu vā. Tenāha Bhagavā—

Udabindu yathāpi pokkhare, Pdume vāri yathā na limpati. Evam muni nopalimpati, Ydidam diṭṭhasutam mutesu vāti.

48. \* Dhono na hi tena maññati,
Yadidaṁ diṭṭhasutaṁ mutesu vā.
Nāññena visuddhimicchati,
Na hi so raijati no virajjati.

Dhono na hi tena maññati, yadidaṁ diṭṭhasutaṁ mutesu vāti dhonoti dhonā vuccati paññā. Yā paññā pajānanā -pa- amoho dhammavicayo sammādiṭṭhi. Kiṁ kāraṇā dhonā vuccati paññā. Tāya paññāya kāyaduccaritaṁ dhutañca dhotañca sandhotañca niddhotañca, vacīduccaritaṁ manoduccaritaṁ dhutañca dhotañca sandhoto ca sandhoto ca, doso. Moho. Kodho. Upanāho. Makkho. Paļāso. Issā. Macchariyaṁ. Māyā. Sāṭheyyaṁ. Thambho. Sārambho. Māno. Atimāno. Mado. Pamādo. Sabbe kilesā. Sabbe duccaritā. Sabbe darathā. Sabbe pariļāhā. Sabbe santāpā. Sabbākusalābhisaṅkhārā dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca. Taṁkāranā dhonā vuccati paññā.

<sup>\*</sup> Khu 1. 406 pitthe.

Atha vā sammādiṭṭhiyā micchādiṭṭhi dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca, sammāsaṅkappena micchāsaṅkappo dhuto ca dhoto ca sandhoto ca niddhoto ca, sammāvācāya micchāvācā dhutā ca. Sammākammantena micchākammanto dhuto ca. Sammā-ājīvena micchā-ājīvo dhuto ca. Sammāvāyāmena micchāvāyāmo dhuto ca. Sammāsatiyā micchāsati dhutā ca. Sammāsamādhinā micchāsamādhi dhuto ca. Sammāñāṇena micchāñāṇaṁ dhutañca. Sammāvimuttiyā micchāvimutti dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca.

Atha vā ariyena aṭṭhaṅgikena maggena sabbe kilesā. Sabbe duccaritā. Sabbe darathā. Sabbe pariļāhā. Sabbe santāpā. Sabbākusalābhisaṅkhārā dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca. Arahā imehi dhonehi dhammehi upeto samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato. Tasmā arahā dhono. So dhutarāgo dhutapāpo dhutakileso dhutapariļāhoti dhono.

Dhono na hi tena maññati, yadidaṁ diṭṭhasutaṁ mutesu vāti dhono diṭṭhaṁ na maññati, diṭṭhasamiṁ na maññati, diṭṭhato na maññati, "diṭṭhā me"ti na maññati. Sutaṁ na maññati, sutasmiṁ na maññati, sutato na maññati, "sutaṁ me"ti na maññati. Mutaṁ na maññati, mutasmiṁ na maññati, mutato na maññati, "mutaṁ me"ti na maññati. Viññātaṁ na maññati, viññātasmiṁ na maññati, viññātato na maññati, "viññātaṁ me"ti na maññati. Vuttampi hetaṁ Bhagavatā— \* "asmī"ti bhikkhave maññitametaṁ, "ayamahamasmī"ti maññitametaṁ. "Bhavissan"ti maññitametaṁ, "na bhavissan"ti maññitametaṁ. "Rūpī bhavissan"ti maññitametaṁ. "Saññī bhavissan"ti maññitametaṁ, "asaññī bhavissan"ti maññitametaṁ, "nevasaññīnāsaññī bhavissan"ti maññitaṁ taṁ. Maññitaṁ¹ bhikkhave rogo, maññitaṁ gaṇḍo, maññitaṁ sallaṁ, maññitaṁ upaddavo. Tasmātiha bhikkhave amaññamānena cetaṣā viharisṣāmāti evañhi vo bhikkhave sikkhitabbanti dhono na hi tena maññati, yadidaṁ diṭṭhasutaṁ mutesu vā.

Nāñēna visuddhimicchatīti dhono añēna asuddhimaggena micchāpaṭipadāya aniyyānikapathena aññatra satipaṭṭhānehi aññatra sammappadhānehi aññatra iddhipādehi aññatra indriyehi aññatra balehi aññatra bojjhaṅgehi aññatra ariyā aṭṭhaṅgikā maggā suddhim visuddhim parisuddhim muttim vimuttim parimuttim na icchati na sādiyati na pattheti na piheti nābhijappatīti nāññena visuddhimicchati.

Na hi so rajjati no virajjatīti sabbe bālaputhujjanā rajjanti, puthujjanakalyaṇakam upādāya satta sekkhā virajjanti, arahā neva rajjati no virajjati. Viratto so khayā rāgassa vītarāgattā, khayā dosassa vītadosattā, khayā mohassa vītamohattā, so vuṭṭhavāso ciṇṇacaraṇo -pa-. Jātijarāmaraṇasamsāro, natthi tassa punabbhavoti na hi so rajjati no virajjati. Tenāha Bhagavā—

Dhono na hi tena maññati, Yadidaṁ diṭṭhasutaṁ mutesu vā. Nāññena visuddhimicchati, Na hi so rajjati no virajjatīti.

Jarāsuttaniddeso chattho.

### 7. Tissametteyyasuttaniddesa

Atha Tissametteyyasuttaniddesam vakkhati—

49. \* Methunamanuyuttassa, (iccāyasmā Tisso Metteyyo,) Vighātam brūhi mārisa. Sutvāna tava sāsanam, Viveke sikkhissāmase.

Methunamanuyuttassāti + methunadhammo nāma yo so asaddhammo gāmadhammo vasaladhammo duṭṭullo odakantiko rahasso dvayamdvayasamāpatti. Kim kāraṇā vuccati methunadhammo, ubhinnam rattānam sārattānam avassutānam pariyuṭṭhitānam pariyādinnacittānam ubhinnam sadisānam dhammoti, tamkāraṇā vuccati methunadhammo. Yathā ubho kalahakārakā

<sup>\*</sup> Khu 1. 406 pitthe.

methunakāti vuccati. Ubho bhaṇḍanakārakā methunakāti vuccanti. Ubho bhassakārakā methunakāti vuccanti. Ubho vivādakārakā methunakāti vuccanti. Ubho adhikaraṇakārakā methunakāti vuccanti. Ubho vādino methunakāti vuccanti. Ubho sallāpakā methunakāti vuccanti, evamevam ubhinnam rattānam sārattānam avassutānam pariyuṭṭhitānam pariyādinnacittānam ubhinnam sadisānam dhammoti tamkāraṇā vuccati methunadhammo.

**Methunamanuyuttassā**ti methunadhamme yuttassa payuttassa āyuttassa samāyuttassa taccaritassa tabbahulassa taggarukassa tanninnassa tappoṇassa tappabbhārassa tadadhimuttassa tadadhipateyyassāti methunamanuyuttassa.

Iccāyasmā Tisso Metteyyoti iccāti padasandhī padasamsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byañjanasiliṭṭhatā padānupubbatāpetam iccāti. . Āyasmāti piyavacanam garuvacanam sagāravavacanam sappatissavacanametam āyasmāti. . Tissoti tassa therassa nāmam sankhā samaññā paññatti vohāro nāmam nāmakammam nāmadheyyam nirutti byañjanam abhilāpo. . Metteyyoti tassa therassa gottam sankhā samaññā paññatti vohāroti iccāyasmā Tisso Metteyyo.

Vighātam brūhi mārisāti vighātanti vighātam upaghātam pīļanam ghaṭṭanam upaddavam upasaggam brūhi ācikkha desehi paññapehi paṭṭhapehi vivara vibhaja uttānīkarohi¹ pakāsehi. . Mārisāti piyavacanam garuvacanam sagāravavacanam sappatissavacanametam mārisāti vighātam brūhi mārisa.

**Sutvāna tava sāsanan**ti tuyham vacanam byappatham desanam anusāsanam anusiṭṭhim sutvā sunitvā uggahetvā upadhārayitvā upalakkhayitvāti sutvāna tava sāsanam.

Viveke sikkhissāmaseti vivekoti \* tayo vivekā kāyaviveko cittaviveko upadhiviveko. Katamo kāyaviveko—idha bhikkhu vivittam senāsanam bhajati araññam rukkhamūlam pabbatam kandaram giriguham susānam vanapattham abbhokāsam palāsapuñjam, kāyena vivitto viharati. So eko gacchati, eko tiṭṭhati, eko nisīdati, eko seyyam kappeti, eko gāmam piṇḍāya pavisati, eko paṭikkamati, eko raho

nisīdati, eko caṅkamaṁ adhiṭṭhāti, eko carati, eko viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpeti, ayaṁ kāyaviveko.

Katamo cittaviveko—pathamam jhānam samāpannassa nīvaranehi cittam vivittam hoti, dutiyam jhānam samāpannassa vitakkavicārehi cittam vivittam hoti, tatiyam jhānam samāpannassa pītiyā cittam vivittam hoti, catuttham jhanam samapannassa sukhadukkhehi cittam vivittam hoti, ākāsānañcāyatanam samāpannassa rūpasaññāya patighasaññāya nānattasaññāya cittam vivittam hoti, viññānañcāyatanam samāpannassa ākāsānañcāyatanasaññāya cittam vivittam hoti, ākiñcaññāyatanam samāpannassa viñnānancāyatanasannāya cittam vivittam hoti, nevasaññanāsaññayatanam samapannassa akiñcaññayatanasaññaya cittam vivittam hoti. Sotāpannassa sakkāyaditthiyā vicikiechāya sīlabbataparāmāsā ditthānusayā vicikicchānusayā tadekatthehi ca kilesehi cittam vivittam hoti. Sakadāgāmissa olārikā kāmarāgasaññojanā patighasaññojanā olārikā kāmarāgānusayā patighānusayā tadekatthehi ca kilesehi cittam vivittam hoti, anāgāmissa aņusahagatā kāmarāgasaññojanā patighasaññojanā aņusahagatā kāmarāgānusayā patighānusayā tadekatthehi ca kilesehi cittam vivittam hoti, arahato rūparāgā arūparāgā mānā uddhaccā avijjāya mānānusayā bhavarāgānusayā avijjānusayā tadekatthehi ca kilesehi bahiddhā ca sabbanimittehi cittam vivittam hoti. Ayam cittaviveko.

Katamo upadhiviveko—**upadhi** vuccanti kilesā ca khandhā ca abhisaṅkhārā ca. Upadhiviveko vuccati amataṁ nibbānaṁ. Yo so sabbasaṅkhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānaṁ, ayaṁ upadhiviveko. Kāyaviveko ca vivekaṭṭhakāyānaṁ nekkhammābhiratānaṁ, cittaviveko ca parisuddhacittānaṁ paramavodānapattānaṁ, upadhiviveko ca nirūpadhīnaṁ puggalānaṁ visaṅkhāragatānaṁ. . **Viveke sikkhissāmase**ti so thero pakatiyā sikkhitasikkho. Api ca dhammadesanaṁ upādāya dhammadesanaṁ sāvento¹ evamāha viveke sikkhissāmaseti. Tenāha thero Tissametteyyo—

Methunamanuyuttassa, (iccāyasmā Tisso Metteyyo,) Vighātam brūhi mārisa. Sutvāna tava sāsanam, Viveke sikkhissāmaseti.

50. \* Methunamanuyuttassa, (Metteyyāti Bhagavā,)
Mussate vāpi sāsanam.
Micchā ca paṭipajjati,
Etam tasmim anāriyam.

Methunamanuyuttassāti + methunadhammo nāma yo so asaddhammo gāmadhammo vasaladhammo duṭṭhullo odakantiko rahasso dvayamdvayasamāpatti. Kimkāraṇā vuccati methunadhammo, ubhinnam rattānam sārattānam avassutānam pariyuṭṭhitānam pariyādinnacittānam ubhinnam sadisānam dhammoti tamkāraṇā vuccati methunadhammo. Yathā ubho kalahakārakā methunakāti vuccanti. Ubho bhaṇḍanakārakā methunakāti vuccanti. Ubho bhassakārakā methunakāti vuccanti. Ubho vivādakārakā methunakāti vuccanti. Ubho adhikaraṇakārakā methunakāti vuccanti. Ubho vādino methunakāti vuccanti. Ubho sallāpakā methunakāti vuccanti, evamevam ubhinnam rattānam sārattānam avassutānam pariyuṭṭhitānam pariyādinnacittānam ubhinnam sadisānam dhammoti tamkāranā vuccati methunadhammo.

**Methunamanuyuttassā**ti methunadhamme yuttassa payuttassa āyuttassa samāyuttassa taccaritassa tabbahulassa taggarukassa tanninnassa tappoṇassa tappabbhārassa tadadhimuttassa tadadhipateyyassāti methunamanuyuttassa.

Metteyyāti Bhagavā tam theram gottena ālapati. . Bhagavāti gāravādhivacanam. Api ca bhaggarāgoti Bhagavā, bhaggadosoti Bhagavā, bhaggamohoti Bhagavā, bhaggamānoti Bhagavā, bhaggakiṭṭhīti Bhagavā, bhaggakaṇḍakoti¹ Bhagavā, bhaggakilesoti Bhagavā, bhaji vibhaji pavibhaji dhammaratananti Bhagavā, bhavānam antakaroti Bhagavā, bhāvitakāyo, bhāvitasīlo, bhāvitacitto, bhāvitapaññoti Bhagavā, bhaji vā Bhagavā araññavanapatthāni² pantāni senāsanāni appasaddāni appanigghosāni

<sup>\*</sup> Khu 1. 406 pitthepi.

<sup>1.</sup> Bhaggakaṇakoti (Sī, Syā)

<sup>+</sup> Vi 1. 24 pitthe.

<sup>2.</sup> Araññe vanapatthāni (Sī)

vijanavātāni manussārāhasseyyakāni<sup>1</sup> patisallānasāruppānīti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā attharasassa dhammarasassa vimuttirasassa, adhīsīlassa adhicittassa adhipaññāyāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam ihānānam catunnam appamaññānam catunnam arūpasamāpattīnanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā atthannam vimokkhānam atthannam abhibhāyatanānam navannam anupubbavihārasamāpattīnanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā dasannam saññābhāvanānam dasannam kasinasamāpattīnam ānāpānassatisamādhissa asubhasamāpattiyāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam satipatthānānam catunnam sammappadhānānam catunnam iddhipādānam pancannam indriyānam pancannam balānam sattannam bojjhangānam ariyassa atthangikassa maggassāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā dasannam Tathāgatabalānam catunnam vesārajjānam catunnam patisambhidānam channam abhiññānam² channam Buddhadhammānanti Bhagavā. Bhagavāti netam nāmam mātarā katam, na pitarā katam, na bhātarā katam, na bhaginiyā katam, na mittāmaccehi katam, na ñātisālohitehi katam, na samanabrāhmanepi katam, na devatāhi katam, vimokkhantikametam Buddhānam Bhagavantānam bodhiyā mūle saha sabbañnutañnānassa patilābhā sacchikā pannatti yadidam Bhagavāti Metteyyāti Bhagavā.

Mussate vāpi sāsananti dvīhi kāraņehi sāsanam mussati pariyattisāsanampi mussati, paṭipattisāsanampi mussati. Katamam pariyattisāsanam, yam tassa pariyāpuṭam Suttam Geyyam Veyyākaraṇam Gāthā Udānam Itivuttakam Jātakam Abbhutadhammam Vedallam, idam pariyattisāsanam. Tampi mussati sammussati sampamussati paribāhiro hotīti evampi mussate vāpi sāsanam.

Katamam paṭipattisāsanam. Sammāpaṭipadā anulomapaṭipadā apaccanīkapaṭipadā anvatthapaṭipadā dhammānudhammapaṭipadā sīlesu paripūrakāritā indriyesu guttadvāratā bhojane mattaññutā jāgariyānuyogo satisampajaññam cattāro satipaṭṭhānā cattāro sammappadhānā cattāro iddhipādā pañcindriyāni pañca balāni satta bojjhaṅgā ariyo aṭṭhaṅgiko maggo, idam paṭipattisāsanam. Tampi mussati sammussati pamussati sampamussati paribāhiro hotīti evampi mussate vāpi sāsanam.

Micchā ca paṭipajjatīti pāṇampi hanati, adinnampi ādiyati, sandhimpi chindati, nillopampi harati, ekāgārikampi karoti, paripanthepi tiṭṭhati, paradārampi gacchati, musāpi bhaṇatīti micchā ca paṭipajjati.

Etam tasmim anāriyanti etam tasmim puggale anariyadhammo bāladhammo mūļhadhammo aññāṇadhammo amarāvikkhepadhammo yadidam micchāpaṭipadāti etam tasmim anāriyam. Tenāha Bhagavā—

Methunamanuyuttassa, (Metteyyāti Bhagavā,) Mussate vāpi sāsanam. Micchā ca paṭipajjati, Etam tasmim anāriyanti.

### 51. \* Eko pubbe caritvāna, methunam yo nisevati. Yānam bhantamva tam loke, hīnamāhu puthujjanam.

Eko pubbe caritvānāti dvīhi kāraņehi eko pubbe caritvāna pabbajjāsankhātena vā gaņāvavassaggaṭṭhena vā. Katham pabbajjāsankhātena eko pubbe caritvāna. Sabbam gharāvāsapalibodham chinditvā puttadārapalibodham chinditvā nātipalibodham chinditvā mittāmaccapalibodham chinditvā sannidhipalibodham chinditvā kesamassum ohāretvā kāsāyāni vatthāni acchādetvā agārasmā anagāriyam pabbajitvā akincanabhāvam upagantvā eko carati viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpeti evam pabbajjāsankhātena eko pubbe caritvāna.

Katham gaṇāvavassaggaṭṭhena eko pubbe caritvāna. So evam pabbajito samāno eko araññavanapatthāni pantāni senāsanāni paṭisevati appasaddāni appanigghosāni vijanavātāni manussarāhasseyyakāni paṭisallānasāruppāni. So eko gacchati, eko tiṭṭhati, eko nisīdati, eko seyyam kappeti, eko gāmam piṇḍāya pavisati, eko paṭikkamati, eko raho nisīdati, eko cankamam adhiṭṭhāti, eko carati viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpeti, evam ganāvavassaggatthena eko pubbe caritvāna.

Methunam yo nisevatīti methunadhammo nāma yo so asaddhammo -pa- tamkāraṇā vuccati methunadhammo. . Methunam yo

nīsevatīti yo aparena samayena Buddham dhammam samgham sikkham paccakkhāya hīnāyāvattitvā methunam dhammam sevati nisevati samsevati patisevatīti methunam yo nesevati.

Yānam bhantamva tam loketi yānanti hatthiyānam assayānam goyānam ajayānam mendayānam otthayānam kharayānam bhantam adantam akāritam avinītam uppatham ganhāti, visamam khānumpi pāsānampi abhiruhati, yānampi ārohanakampi bhañjati, papātepi papatati. Yathā tam bhantam yānam adantam akāritam avinītam uppatham ganhāti, evamevam so vibbhantako bhantayānapatibhāgo uppatham ganhāti, micchāditthim ganhāti -pa- micchāsamādhim ganhāti. . Yathā tam bhantam yānam adantam akāritam avinītam visamam khānumpi pāsānampi abhiruhati, evametam so vibbhantako bhantayānapatibhāgo visamam kāyakammam abhiruhati, visamam vacīkammam abhiruhati, visamam manokammam abhiruhati, visamam pānātipātam abhiruhati, visamam adinnādānam abhiruhati, visamam kāmesumicchācāram abhiruhati, visamam musāvādam abhiruhati, visamam pisunavācam abhiruhati, visamam pharusavācam abhiruhati, visamam samphappalāpam abhiruhati, visamam abhijjham abhiruhati, visamam byāpādam abhiruhati, visamam micchāditthim abhiruhati, visame sankhāre abhiruhati, visame pañca kāmagune abhiruhati, visame nīvarane abhiruhati. . Yathā tam bhantam yānam adantam akāritam avinītam yānampi ārohanakampi bhañjati, evamevam so vibbhantako bhantayānapatibhāgo niraye attānam bhañjati, tiracchānayoniyam attānam bhañjati, pettivisaye attānam bhañjati, manussaloke attānam bhañjati, devaloke attānam bhañjati. . Yathā tam bhantam yānam adantam akāritam avinītam papāte papatati, evamevam so vibbhantako bhantayānapaţibhāgo jātipapātampi papatati, jarāpapātampi papatati, byādhipapātampi papatati, maranapapātampi papatati, sokaparidevadukkhadomanassupāyāsapapātampi papatati. **Loke**ti apāyaloke manussaloketi yānam bhantamva tam loke.

Hīnamāhu puthujjananti puthujjanāti kenaṭṭhena puthujjanā. Puthukilese janentīti puthujjanā, puthu avihatasakkāyadiṭṭhikāti puthujjanā, puthu satthārānaṁ mukhullokikāti puthujjanā, puthu sabbagatīhi avuṭṭhitāti

puthujjanā, puthu nānābhisaṅkhāre¹ abhisaṅkharontīti puthujjanā, puthu nānā-oghehi vuyhantīti puthujjanā, puthu nānāsantāpehi santapantīti puthujjanā, puthu nānāpariļāhehi paridayhantīti puthujjanā, puthu pañcasu kāmaguņesu rattā giddhā gadhitā mucchitā ajjhosannā² laggā laggitā palibuddhāti puthujjanā, puthu pañcahi nīvaraṇehi āvutā nivutā ovutā pihitā paṭicchannā paṭikujjitāti puthujjanā. . Hīnamāhu puthujjananti puthujjanaṁ hīnaṁ nihīnaṁ omakaṁ lāmakaṁ chatukkaṁ parittanti evamāhaṁsu evaṁ kathenti evaṁ bhaṇanti evaṁ dīpayanti evaṁ voharantīti hīnamāhu puthujjanaṁ. Tenāha Bhagavā—

Eko pubbe caritvāna, methunam yo nisevati. Yānam bhantamva tam loke, hīnamāhu puthujjananti.

52. \* Yaso kitti ca yā pubbe, hāyate vāpi tassa sā. Etampi disvā sikkhetha, methunam vippahātave.

Yaso kitti ca yā pubbe, hāyate vāpi tassa sāti katamo yaso. Idhekacco pubbe samaṇabhāve sakkato hoti garukato mānito pūjito apacito, lābhī cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānam, ayam yaso. . Katamā kitti idhekacco pubbe samaṇabhāve kittivaṇṇagato hoti, paṇḍito viyatto medhāvī bahussuto cittakathī kalyāṇapaṭibhāno "suttantiko"ti vā "vinayadharo"ti vā "dhammakathiko"ti vā "āraññiko"ti vā "piṇḍapātiko"ti vā "paṃsukūliko"ti vā "tecīvariko"ti vā "sapadānacāriko"ti vā "paṭhamassa jhānassa lābhī"ti vā "nesajjiko"ti vā "yathāsanthatiko"ti vā "paṭhamassa jhānassa lābhī"ti vā "dutiyassa jhānassa lābhī"ti vā "tatiyassa jhānassa lābhī"ti vā "catutthassa jhānassa lābhī"ti vā "tatiyassa jhānassa lābhī"ti vā "catutthassa jhānassa lābhī"ti vā "akāsānañcāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā "viññāṇañcāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā "ākiñcaññāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā "ayam kittīti yaso kitti ca yā pubbe.

<sup>1.</sup> Nānābhisaṅkhārehi (Syā) upari 192 piṭṭhepi.

<sup>\*</sup> Khu 1. 407 pitthe.

<sup>2.</sup> Ajjhopannā (Sī, Syā)

Hāyate vāpi tassa sāti tassa aparena samayena Buddham dhammam samgham sikkham paccakkhāya hīnāyāvattassa so ca yaso sā ca kitti hāyati parihāyati paridhamsati paripatati antaradhāyati vippalujjatīti yaso kitti ca yā pubbe, hāyate vāpi tassa sā.

Etampi disvā sikkhetha, methunam vippahātaveti etanti pubbe samaṇabhāve yaso kitti ca, aparabhāge Buddham dhammam samgham sikkham paccakkhāya hīnāyāvattassa ayaso ca akitti ca, etam sampattim vipattim. . Disvāti passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvāti etampi disvā. . Sikkhethāti tisso sikkhā adhisīlasikkhā adhicittasikkhā adhipaññāsikkhā. Katamā adhisīlasikkhā. . Idha bhikkhu sīlavā hoti pātimokkhasamvarasamvuto viharati ācāragocarasampanno aņumattesu vajjesu bhayadassāvī samādāya sikkhati sikkhāpadesu. Khuddako sīlakkhandho, mahanto sīlakkhandho, sīlam patiṭṭhā ādi caraṇam samyamo samvaro mukham pamukham kusalānam dhammānam samāpattiyā. Ayam adhisīlasikkhā.

Katamā adhicittasikkhā. Idha bhikkhu vivicceva kāmehi vivicca akusalehi dhammehi savitakkam savicāram vivekajam pītisukham paṭhamam jhānam upasampajja viharati -pa- dutiyam jhānam. Tatiyam jhānam. Catuttham jhānam upasampajja viharati. Ayam adhicittasikkhā.

Katamā adhipaññāsikkhā. Idha bhikkhu paññavā hoti udayatthagāminiyā paññāya samannāgato ariyāya nibbedhikāya sammā dukkhakhayagāminiyā. So "idaṁ dukkhan"ti yathābhūtaṁ pajānāti, "ayaṁ dukkha samudayo"ti yathābhūtaṁ pajānāti, "ayaṁ dukkhanirodho"ti yathābhūtaṁ pajānāti, "ayaṁ dukkhanirodhagāminī paṭipadā"ti yathābhūtaṁ pajānāti, "ime āsavā"ti yathābhūtaṁ pajānāti, "ayaṁ āsavasamudayo"ti yathābhūtaṁ pajānāti, "ayaṁ āsavanirodho"ti yathābhūtaṁ pajānāti, "ayaṁ āsavanirodhagāminī paṭipadā"ti yathābhūtaṁ pajānāti. Ayaṁ adhipaññāsikkhā. . **Methunadhammo** nāma yo so asaddhammo -pataṁkāraṇā vuccati methunadhammo.

Etampi disvā sikkhetha, methunam vippahātaveti methunadhammassa pahānāya vūpasamāya paṭinissaggāya paṭipassaddhiyā adhisīlampi sikkheyya, adhicittampi sikkheyya, adhipaññampi sikkheyya. Imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkheyya, jānanto sikkheyya, passanto sikkheyya, paccavekkhanto sikkheyya, cittam adhiṭṭhahanto sikkheyya, saddhāya adhimuccanto sikkheyya, vīriyam paggaṇhanto sikkheyya, satim upaṭṭhapento sikkheyya, cittam samādahanto sikkheyya, paññāya pajānanto sikkheyya, abhiññeyyam abhijānanto sikkheyya, pariññeyyam parijānanto sikkheyya, pahātabbam pajahanto sikkheyya, bhāvetabbam bhāvento sikkheyya, sacchikātabbam sacchikaronto sikkheyya ācareyya samācareyya samādāya vatteyyāti etampi disvā sikkhetha, methunam vippahātave. Tenāha Bhagavā—

Yaso kitti ca yā pubbe, hāyate vāpi tassa sā. Etampi disvā sikkhetha, methunam vippahātaveti.

53. \* Sańkappehi pareto so, kapaņo viya jhāyati. Sutvā paresam nigghosam, manku hoti tathāvidho.

Saṅkappehi pareto so, kapaṇo viya jhāyatīti kāmasaṅkappena byāpādasaṅkappena vihiṁsāsaṅkappena diṭṭhisaṅkappena phuṭṭho pareto samohito samannāgato pihito kapaṇo viya mando viya momūho viya jhāyati pajjhāyati nijjhāyati apajjhāyati 1. Yathā ulūko rukkhasākhāyaṁ mūsikaṁ magayamāno jhāyati pajjhāyati nijjhāyati apajjhāyati. Yathā kotthu nadītīre macche magayamāno jhāyati pajjhāyati nijjhāyati apajjhāyati. Yathā bilāro sandhisamalasaṅkaṭire mūsikaṁ magayamāno jhāyati pajjhāyati nijjhāyati apajjhāyati nijjhāyati apajjhāyati nijjhāyati apajjhāyati, evamevaṁ so vibbhantako kāmasaṅkappena byāpādasaṅkappena vihiṁsāsaṅkappena diṭṭhisaṅkappena phuṭṭho pareto samohito samannāgato pihito kapaṇo viya mando viya momūho viya jhāyati pajjhāyati nijjhāyati apajjhāyatīti saṅkappeti pareto so, kapaṇo viya jhāyati.

<sup>\*</sup> Khu 1. 407; Khu 10. 173 pitthesu.

Sutvā paresam nigghosam, manku hoti tathāvidhoti paresanti upajjhāyā vā ācariyā vā samānupajjhāyakā vā samānācariyakā vā mittā vā sandiṭṭhā vā sambhattā vā sahāyā vā codenti "tassa te āvuso alābhā, tassa te dulladdham, yam tvam evarūpam uļāram satthāram labhitvā evam svākkhāte dhammavinaye pabbajitvā evarūpam ariyagaṇam labhitvā hīnassa methunadhammassa kāraṇā Buddham dhammam samgham sikkham paccakkhāya hīnāyāvattosi, saddhāpi nāma te nāhosi kusalesu dhammesu, hirīpi nāma te nāhosi kusalesu dhammesu, ottappampi nāma te nāhosi kusalesu dhammesu, vīriyampi nāma te nāhosi kusalesu dhammesu, satipi nāma te nāhosi kusalesu dhammesu, paññāpi nāma te nāhosi kusalesu dhammesū"ti. Tesam vacanam byappatham desanam anusāsanam anusiṭṭhim sutvā suṇitvā uggahetvā upadhārayitvā upalakkhayitvā manku hoti, pīļito ghaṭṭito byādhito domanassito hoti. . Tathāvidhoti tathāvidho tādiso tassaṇṭhito tappakāro tappaṭibhāgo yo so vibbhantakoti sutvā paresam nigghosam manku hoti tathāvidho. Tenāha Bhagavā—

Saṅkappehi pareto so, kapaṇo viya jhāyati. Sutvā paresaṁ nigghosaṁ, maṅku hoti tathāvidhoti.

54. \* Atha satthāni kurute, paravādehi codito. Esa khvassa mahāgedho, mosavajjam pagāhati<sup>1</sup>.

Atha satthāni kurute, paravādehi coditoti athāti padasandhī padasamsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byañjanasiliṭṭhatā padānupubbatāpetam athāti. . Satthānīti tīṇi satthāni kāyasattham vacīsattham manosattham. Tividham kāyaduccaritam kāyasattham, catubbidham vacīduccaritam vacīsattham, tividham manoduccaritam manosattham. . Paravādehi coditoti upajjhāyehi vā ācariyehi vā samānupajjhāyakehi vā samānācariyakehi vā mittehi vā sandiṭṭhehi vā sambhattehi vā sahāyehi vā codito sampajānamusā bhāsati "abhirato aham bhante ahosim pabbajjāya, mātā me posetabbā, tenamhi vibbhanto"ti

<sup>\*</sup> Khu 1. 407 pitthe.

bhaṇati. "Pitā me posetabbo, tenamhi vibbhanto"ti bhaṇati. "Bhātā me posetabbo. Bhaginī me posetabbā. Putto me posetabbo. Dhītā me posetabbā. Mittā me posetabbā. Amaccā me posetabbā. Ñātakā me posetabbā. Sālohitā me posetabbā, tenamhi vibbhanto"ti bhaṇati vacīsatthaṁ karoti saṅkaroti janeti sañjaneti nibbatteti abhinibbattetīti atha satthāni kurute, paravādehi codito.

Esa khvassa mahāgedhoti eso tassa mahāgedho mahāvanam mahāgahanam mahākantāro mahāvisamo mahākuṭilo mahāpaṅko mahāpalipo mahāpalibodho mahābandhanam yadidam sampajānamusāvādoti esa khvassa mahāgedho.

Mosavajjam pagāhatīti mosavajjam vuccati musāvādo. Idhekacco sabhaggato vā parisaggato vā nātimajjhagato vā pūgamajjhagato vā rājakulamajjhagato vā abhinīto sakkhipuṭṭho "ehambho purisa yam jānāsi, tam vadehī"ti so ajānam vā āha "jānāmī"ti, jānam vā āha "na jānāmī"ti, apassam vā āha "passāmī"ti, passam vā āha "na passāmī"ti. Iti attahetu vā parahetu vā āmisakincikkhahetu vā sampajānamusā bhāsati, idam vuccati mosavajjam.

Api ca tīhākārehi musāvādo hoti, \* pubbevassa hoti "musā bhaṇissan"ti, bhaṇantassa hoti "musā bhaṇāmī"ti, bhaṇitassa hoti "musā bhaṇitan"ti imehi tīhākārehi musāvādo hoti. . Api ca catūhākārehi musāvādo hoti, pubbevassa hoti "musā bhaṇissan"ti, bhaṇantassa hoti "musā bhaṇāmī"ti, bhaṇitassa hoti "musā mayā bhaṇitan"ti vinidhāya diṭṭhim. Imehi catūhākārehi musāvādo hoti. . Api ca pañcahākārehi. Chahākārehi. Sattahākārehi. Aṭṭhahākārehi musāvādo hoti, pubbevassa hoti "musā bhaṇissan"ti, bhaṇantassa hoti "musā bhaṇāmī"ti, bhaṇitassa hoti "musā mayā bhaṇitan"ti vinidhāya diṭṭhim, vinidhāya khantim, vinidhāya rucim, vinidhāya saññam, vinidhāya bhāvam. Imehi aṭṭhahākārehi musāvādo hoti. .

Mosavajjam pagāhatīti

mosavajjam pagāhati ogāhati ajjhogāhati pavisatīti mosavajjam pagāhati. Tenāha Bhagavā—

> Atha satthāni kurute, paravādehi codito. Esa khvassa mahāgedho, mosavajjam pagāhatīti.

# 55. \* Paṇḍitoti samaññāto, ekacariyaṁ¹ adhiṭṭhito. Sa cāpi methune yutto, mandova parikissati.

Paṇḍitoti samaññātoti idhekacco pubbe samaṇabhāve kitti vaṇṇagato hoti paṇḍito viyatto medhāvī bahussuto cittakathī kalyāṇapaṭibhāno "suttantiko"ti vā "vinayadharo"ti vā "dhammakathiko"ti vā -pa-"nevasaññānāsaññāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā evaṁ ñāto hoti paññāto samaññāto hotīti paṇḍitoti samaññāto.

Ekacariyam adhitthitoti dvīhi kāraņehi ekacariyam adhitthito pabbajjāsankhātena gaṇāvavassaggaṭṭhena vā. Katham pabbajjāsankhātena ekacariyam adhiṭṭhito. Sabbam gharāvāsapalibodham chinditvā -pa- evam pabbajjāsankhātena ekacariyam adhiṭṭhito. Katham gaṇāvavassaggaṭṭhena ekacariyam adhiṭṭhito. So evam pabbajito samāno eko araññavanapatthāni pantāni -pa- evam gaṇāvavassaggaṭṭhena ekacariyam adhiṭṭhitoti ekacariyam adhiṭṭhito.

Sa cāpi methune yuttoti methunadhammo nāma yo so asaddhammo gāmadhammo -pa- tamkāraṇā vuccati methunadhammo. . Sa cāpi methune yuttoti so aparena samayena Buddham dhammam samgham sikkham paccakkhāya hīnāyāvattitvā methunadhamme yutto² payutto āyutto samāyuttoti sa cāpi methune yutto.

Mandova parikissatīti kapaņo viya mando viya momūho viya kissati parikissati parikilissati pāṇampi hanati, adinnampi ādiyati, sandhimpi chindati, nillopampi harati, ekāgārikampi karoti, paripanthepi tiṭṭhati, paradārampi gacchati, musāpi bhaṇati. Evampi kissati parikissati parikilissati. Tamenaṁ rājāno gahetvā vividhā kammakāraṇā

<sup>\*</sup> Khu 1. 407 pitthe.

<sup>1.</sup> Ekaccariyam (Ka)

kārenti, \* kasāhipi tāļenti, vettehipi tāļenti, addhadaņḍakehipi tāļenti, hatthampi chindinti, pādampi chindanti, hatthapādampi chindanti, kaṇṇampi chindanti, nāsampi chindanti, kaṇṇanāsampi chindanti, bilaṅgathālikampi karonti, saṅkhamuṇḍikampi karonti, rāhumukhampi karonti, jotimālikampi karonti, hatthapajjotikampi karonti, erakavattikampi karonti, cīrakavāsikampi karonti, eņeyyakampi karonti, baļisamamsikampi karonti, kahāpaṇikampi karonti, khārāpatacchikampi¹ karanti, palighaparivattikampi karonti, palālapīṭhakampi karonti, tattenapi telena osiñcanti, sunakhehipi khādāpenti, jīvantampi sūle uttāsenti, asināpi sīsaṁ chindanti. Evampi kissati parikiissati.

Atha vā kāmataṇhāya abhibhūto pariyādinnacitto bhoge pariyesanto nāvāya mahāsamuddam pakkhandati, sītassa purakkhato uṇhassa purakkhato ḍamsa makasa vātātapa sarīsapa samphassehi pīļiyamāno khuppipāsāya miyyamāno tigumbham gacchati, takkolam gacchati, takkasīlam gacchati, kālamukham gacchati, purapūram gacchati, vesungam gacchati, verāpatham gacchati, javam gacchati, tāmalim² gacchati, vangam gacchati, eļabandhanam gacchati, suvaṇṇakūṭam gacchati, suvaṇṇabhūmim gacchati, tambapāṇim gacchati, suvaṇṇakūṭam gacchati, bhārukaccham gacchati, suraṭṭham gacchati, bhangalokam gacchati, bhangaṇam gacchati, paramayonam³ gacchati, paramayonam³ gacchati, vinakam⁴ gacchati, mūlapadam gacchati, marukantāram gacchati, jaṇṇupatham gacchati, ajapatham gacchati, meṇḍapatham gacchati, sankupatham gacchati, chattapatham gacchati, vamsapatham gacchati, sakuṇapatham gacchati, mūsikapatham gacchati, daripatham gacchati, vettācāram gacchati. Evampi kissati parikilissati.

Gavesanto na vindati, alābhamūlakampi dukkham domanassam patisamvedeti. Evampi kissati parikissati parikilissati.

Gavesanto vindati, laddhāpi ārakkhamūlakampi dukkham domanassam paṭisamvedeti, "kinti me bhoge neva rājāno hareyyum, na corā hareyyum, na aggi daheyya, na udakam vaheyya, na apiyā dāyādā hareyyun"ti tassa evam ārakkhato gopayato te bhogā vippalujjanti, so

<sup>\*</sup> Ma 1. 122; Ma 3. 202; Am 1. 50; Khu 8. 190 pitthādīsupi.

<sup>1.</sup> Khārāpaticchakampi (Ka) upari 316 pitthepi.

<sup>2.</sup> Kamalim (Syā), tammalim (Ka)

<sup>3.</sup> Pīnam (Syā)

<sup>4.</sup> Navakam (Sī)

vippayogamūlakampi dukkham domanassam paṭisamvedeti. Evampi kissati parikissati parikilissatīti sa cāpi methune yutto mandova parikissati. Tenāha Bhagavā—

Paṇḍitoti samaññāto, ekacariyaṁ adhiṭṭhito. Sa cāpi methune yutto, mandova parikissatīti.

### 56. \* Etamādīnavam natvā, muni pubbāpare idha. Ekacariyam daļham kayirā, na nisevetha methunam.

Etamādīnavam ñatvā, muni pubbāpare idhāti etanti pubbe samaṇabhāve yaso ca kitti ca. Aparabhāge Buddham dhammam samgham sikkham paccakkhāya hīnāyāvattassa ayaso ca akitti ca, etam sampattim vipattinca. Nātvāti jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. Munīti monam vuccati nāṇam. Yā pannā pajānanā -pa- sangajālamaticca so muni. Idhāti imissā diṭṭhiyā imissā khantiyā imissā ruciyā imasmim ādāye imasmim dhamme imasmim vinaye imasmim dhammavinaye imasmim pāvacane imasmim brahmacariye imasmim Satthusāsane imasmim attabhāve imasmim manussaloketi etamādīnavam nātvā, muni pubbāpare idha.

Ekacariyam daļham kayirāti dvīhi kāraņehi ekacariyam daļham kareyya pabbajjāsankhātena vā gaņāvavassaggaṭṭhena vā. Katham pabbajjāsankhātena ekacariyam daļham kareyya. Sabbam gharāvāsapalibodham chinditvā puttadārapalibodham chinditvā nātipalibodham chinditvā mittāmaccapalibodham chinditvā sannidhipalibodham chinditvā kesamassum ohāretvā kāsāyāni vatthāni acchādetvā agārasmā anagāriyam pabbajitvā akincanabhāvam upagantvā eko careyya vihareyya iriyeyya vatteyya pāleyya yapeyya yāpeyya. Evam pabbajjāsankhātena ekacariyam daļham kareyya.

Katham gaṇāvavassaggaṭṭhena ekacariyam daļham kareyya. So evam pabbajito samāno eko araññavanapatthāni pantāni senāsanāni paṭiseveyya appasaddāni appanigghosāni vijanavātāni manussarāhasseyyakāni paṭisallānasāruppāni. So eko gaccheyya, eko tiṭṭheyya, eko nisīdeyya, eko seyyam kappeyya, eko gāmam piṇḍāya paviseyya,

eko paṭikkameyya, eko raho nisīdeyya, eko caṅkamaṁ adhiṭṭheyya, eko careyya, vihareyya iriyeyya vatteyya pāleyya, yapeyya yāpeyya. Evaṁ gaṇāvavassaggaṭṭhena. . **Ekacariyaṁ daṭhaṁ kareyyā**ti ekacariyaṁ daṭhaṁ kareyya, thiraṁ kareyya, daṭhaṁ samādāno assa, avaṭṭhitasamādāno assa kusalesu dhammesūti ekacariyaṁ daṭhaṁ kayirā.

Na nisevetha methunanti methunadhammo nāma yo so asaddhammo gāmadhammo. Tamkāraṇā vuccati methunadhammo. Methunadhammam na seveyya na niseveyya na samseveyya na paṭiseveyya na careyya na samācareyya na samādāya vatteyyāti na nisevetha methunam. Tenāha Bhagavā—

Etamādīnavam natvā, muni pubbāpare idha. Ekacariyam daļham kayirā, na nisevetha methunanti.

57. \* Vivekaññeva sikkhetha, etam ariyānamuttamam. Na tena seṭṭho maññetha, sa ve nibbānasantike.

Vivekaññeva sikkhethāti vivekoti tayo vivekā kāyaviveko cittaviveko upadhiviveko. Katamo kāyaviveko -pa- ayam upadhiviveko. Kāyaviveko ca vivekaṭṭhakāyānam nekkhammābhiratānam. Cittaviveko ca parisuddhacittānam paramavodānappattānam. Upadhiviveko ca nirūpadhīnam puggalānam visankhāragatānam. . Sikkhāti tisso sikkhā adhisīlasikkhā adhicittasikkhā adhipaññāsikkhā -pa- ayam adhipaññāsikkhā. . Vivekaññeva sikkhethāti vivekaññeva sikkhetya ācareyya samādāya vatteyyāti vivekaññeva sikkhetha.

Etam ariyānamuttamanti ariyā vuccanti Buddhā ca Buddhasāvakā ca Paccekabuddhā ca ariyānam etam aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaram yadidam vivekacariyāti etam ariyānamuttamam.

Na tena seṭṭho maññethāti kāyavivekacariyāya unnatiṁ na kareyya, unnamaṁ na kareyya, mānaṁ na kareyya, thāmaṁ na kareyya, thambhaṁ na kareyya, na tena mānaṁ janeyya, na tena thaddho assa patthaddho paggahitasiroti tena seṭṭho na maññetha.

**Sa ve nibbānasantike**ti so nibbānassa santike sāmantā āsanne avidūre upakaṭṭheti sa ve nibbānasantike. Tenāha Bhagavā—

Vivekaññeva sikkhetha, etam ariyānamuttamam. Na tena settho maññetha, sa ve nibbānasantiketi.

# 58. \* Rittassa munino carato, kāmesu anapekkhino. Oghatinnassa pihayanti, kāmesu gadhitā pajā.

Rittassa munino caratoti rittassa vivittassa pavivittassa, kāyaduccaritena rittassa vivittassa pavivittassa. Vacīduccaritena. Manoduccaritena. Rāgena. Dosena. Mohena. Kodhena. Upanāhena. Makkhena. Paļāsena. Issāya. Macchariyena. Māyāya. Sāṭheyyena. Thambhena. Sārambhena. Mānena. Atimānena. Madena. Pamādena. Sabbakilesehi sabbaduccaritehi. Sabbadarathehi. Sabbapariļāhehi. Sabbasantāpehi. Sabbākusalābhisaṅkhārehi rittassa vivittassa pavivittassa. . Muninoti monaṁ vuccati ñāṇaṁ -pasaṅgajālamaticca so muni. . Caratoti carato viharato iriyato vattato pālayato yapayato yāpayatoti rittassa munino carato.

Kāmesu anapekkhinoti kāmāti uddānato dve kāmā vatthu kāmā ca kilesakāmā ca -pa- ime vuccanti vatthukāmā -pa- ime vuccanti kilesakāmā. Vatthukāme parijānitvā kilesakāme pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvā kāmesu anapekkhamāno cattakāmo vantakāmo muttakāmo pahīnakāmo paṭinissaṭṭhakāmo, vītarāgo cattarāgo vantarāgo muttarāgo pahīnarāgo paṭinissaṭṭharāgo nicchāto nibbuto sītibhūto¹ sukhappaṭisamvedī brahmabhūtena attanā viharatīti kāmesu anapekkhino.

Oghatinnassa pihayanti, kāmesu gadhitā pajāti pajāti sattādhivacanam, pajā kāmesu rattā giddhā gadhitā mucchitā ajjhosannā laggā laggitā palibuddhā. Te kāmogham tinnassa bhavogham tinnassa ditthogham tinnassa avijjogham tinnassa sabbasankhārapatham tinnassa uttinnassa nittinnassa atikkantassa samatikkantassa vītivattassa pāram gatassa pāram

<sup>\*</sup> Khu 1. 407 pitthe.

pattassa antam gatassa antam pattassa koṭim gatassa koṭim pattassa pariyantam gatassa pariyantam pattassa vosānam gatassa vosānam pattassa tāṇam gatassa tāṇam pattassa leṇam gatassa leṇam pattassa saraṇam gatassa saraṇam pattassa abhayam gatassa abhayam pattassa accutam gatassa accutam pattassa amatam gatassa amatam pattassa nibbānam gatassa nibbānam pattassa icchanti sādiyanti patthayanti pihayanti abhijāppanti. Yathā iṇāyikā ānaṇyam¹ patthenti pihayanti. Yathā ābādhikā ārogyam patthenti pihayanti. Yathā bandhanabaddhā bandhanamokkham patthenti pihayanti. Yathā dāsā bhujissam patthenti pihayanti. Yathā kantāraddhānapakkhandā² khemantabhūmim patthenti pihayanti. Evamevam pajā kāmesu rattā giddhā gadhitā mucchitā ajjhosannā laggā laggitā palibuddhā. Te kāmogham tiṇṇassa bhavogham tiṇṇassa -pa- nibbānam gatassa nibbānam pattassa icchanti sādiyanti patthayanti pihayanti abhijappantīti oghatiṇṇassa pihayanti kāmesu gadhitā pajā. Tenāha Bhagavā—

Rittassa munino carato, kāmesu anapekkhino. Oghatiņņassa pihayanti, kāmesu gadhitā pajāti.

Tassametteyyasuttaniddeso sattamo.

#### 8. Pasūrasuttaniddesa

Atha Pasūrasuttaniddesam vakkhati—

59. \* Idheva suddhim iti vādayanti,
Nāñnesu dhammesu visuddhimāhu.
Yam nissitā tattha sutam vadānā,
Paccekasaccesu puthū niviṭṭhā.

Idheva suddhim iti vādayantīti idheva suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim vadanti kathenti bhananti dīpayanti voharanti, "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim vadanti kathenti bhananti dīpayanti voharanti, "asassato

<sup>1.</sup> Ānanyaṁ (Ttha)

<sup>2.</sup> Kantāraddhānapakkhantā (Sī), kantāraddhānapakkhannā (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 1. 407 pitthe.

loko. Antavā loko. Anantavā loko. Tam jīvam tam sarīram. Aññam jīvam aññam sarīram. Hoti tathāgato param maraṇā. Na hoti tathāgato param maraṇā. Neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā. Neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti idheva suddhim iti vādayanti.

Nāñesu dhammesu visuddhimāhūti attano satthāram dhammakkhānam gaṇam diṭṭhim paṭipadam maggam ṭhapetvā sabbe paravāde khipanti ukkhipanti parikkhipanti, "so satthā na sabbaññū, dhammo na svākkhāto, gaṇo na suppaṭipanno, diṭṭhi na bhaddikā, paṭipadā na supaññattā, maggo na niyyāniko, natthettha suddhi vā visuddhi vā parisuddhi vā, mutti vā vimutti vā parimutti vā, na tattha sujjhanti vā visujjhanti vā parisujjhanti vā, muccanti vā vimuccanti vā parimuccanti vā, hīnā nihīnā omakā lāmakā chatukkā parittā"ti evamāhamsu evam vadanti evam kathenti evam bhaṇanti evam dīpayanti evam voharantīti nāññesu dhammesu visuddhimāhu.

Yaṁ nissitā tattha subhaṁ vadānāti yaṁ nissitāti satthāraṁ dhammakkhānaṁ gaṇaṁ diṭṭhiṁ paṭipadaṁ maggaṁ nissitā sannissitā<sup>1</sup> allīnā, upagatā ajjhositā adhimuttā. . Tatthāti sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā. . Sutaṁ vadānāti subhavādā sobhanavādā paṇḍitavādā thiravādā<sup>2</sup> ñāyavādā hetuvādā lakkhaṇāvādā kāraṇavādā ṭhānavādā sakāya laddhiyāti yaṁ nissitā tattha subhaṁ vadānā.

Paccekasaccesu puthū niviṭṭhāti puthū samaṇabrāhmaṇā puthū paccekasaccesu niviṭṭhā patiṭṭhitā allīnā upagatā ajjhositā adhimuttā "sassato loko, idameva saccaṁ moghamaññan"ti niviṭṭhā patiṭṭhitā allīnā upagatā ajjhositā adhimuttā. "Asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato paraṁ maraṇā, idameva saccaṁ moghamaññan"ti niviṭṭhā patiṭṭhitā allīnā upagatā ajjhositā adhimuttāti paccekasaccesu puthū niviṭṭhā. Tenāha Bhagavā—

<sup>1.</sup> Patiṭṭhitā (Sī), ānissitā (Ka) heṭṭhā 70 piṭṭhepi.

Idheva suddhim iti vādayanti, Nāññesu dhammesu visuddhimāhu. Yam nissitā tattha subham vadānā, Paccekasaccesu puthū niviṭṭhāti.

60. \* Te vādakāmā parisam vigayha,
Bālam dahantī mithu aññamaññam.
Vadanti te aññasitā kathojjam,
Pasamsakāmā kusalāvadānā.

Te vādakāmā parisam vigayhāti te vādakāmāti te vādakāmā vādatthikā vādādhippāyā vādapurekkhārā vādapariyesanam carantā. . Parisam vigayhāti khattiyaparisam brāhmaņaparisam gahapatiparisam samaņaparisam vigayha ogayha ajjhogāhetvā pavisitvāti te vādakāmā parisam vigayha.

Bālaṁ dahantī mithu aññamaññanti mithūti dve janā dve kalahakārakā dve bhaṇḍanakārakā dve bhassakārakā dve vivādakārakā dve adhikaraṇakārakā dve vādino dve sallāpakā te aññamaññaṁ bālato hīnato nihīnato omakato lāmakato chatukkato parittato dahanti passanti dakkhanti olokenti nijjhāyanti upaparikkhantīti bālaṁ dahantī mithu aññamaññaṁ.

Vadanti te aññasitā kathojjanti aññam satthāram dhammakkhānam gaṇam diṭṭhim paṭipadam maggam nissitā sannissitā allīnā upagatā ajjhositā adhimuttā. . Kathojjam vuccati kalaho bhaṇḍanam viggaho vivādo medhagam. Atha vā kathojjanti anojavantī sā kathā. Kathojjam vadanti, kalaham vadanti, bhaṇḍanam vadanti, viggaham vadanti, vivādam vadanti, medhagam vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti vadanti te aññasitā kathojjam.

Pasamsakāmā kusalāvadānāti pasamsakāmāti pasamsakāmā pasamsatthikā pasamsādhippāyā pasamsapurekkhārā pasamsapariyesanam carantā. Kusalāvadānāti kusalavādā paņḍitavādā thiravādā ñāyavādā hetuvādā lakkhaņavādā kāraņavādā ṭhānavādā sakāya laddhiyāti pasamsakāmā kusalāvadānā. Tenāha Bhagavā—

Te vādakāmā parisam vigayha, Pālam dahantī mithu aññamaññam. Vadanti te aññasitā kathojjam, Pasamsakāmā kusalāvadānāti.

61. \* Yutto kathāyam parisāya majjhe, Pasamsamiccham vinighāti hoti. Apāhatasmim pana manku hoti, Nindāya so kuppati randhamesī.

Yutto kathāyam parisāya majjheti khattiyaparisāya vā brāhmaṇaparisāya vā gahapatiparisāya vā samaṇaparisāya vā majjhe attano kathāyam yutto payutto āyutto samāyutto sampayutto kathetunti yutto kathāyam parisāya majjhe.

Pasamsamiccham vinighāti hotīti pasamsamicchanti pasamsam thomanam kittim vaṇṇahāriyam icchanto sādiyanto patthayanto pihayanto abhijappanto. Vinighāti hotīti pubbeva sallāpā kathamkathī vinighātī hoti "jayo nu kho me bhavissati, parājayo nu kho me bhavissati, katham niggaham karissāmi, katham paṭikammam karissāmi, katham visesam karissāmi, katham paṭivisesam karissāmi, katham āveṭhiyam¹ karissāmi, katam nibbeṭhiyam² karissāmi, katham chedam karissāmi, katham maṇḍalam karissāmī'ti evam pubbeva sallāpā kathamkathī vinighātī hotīti pasamsamiccham vinighāti hoti.

Apāhatasmiri pana maṅku hotīti ye te pañhavīmaṁsakā parisā pārisajjā pāsārikā³, te apaharanti, "atthāpagataṁ bhaṇitan"ti atthato apaharanti, "byañjanāpagataṁ bhaṇitan"ti byañjanato apaharanti, "atthabyañjanāpagataṁ bhaṇitan"ti atthabyañjanato apaharanti, attho te dunnīto, byañjanaṁ te duropitaṁ, atthabyañjanaṁ te dunnītaṁ duropitaṁ, niggaho te akato, paṭikammaṁ te dukkaṭaṁ, viseso te akato, paṭiviseso te dukkaṭo, āveṭhiyā te akatā, nibbeṭhiyā te dukkaṭā, chedo te akato, maṇḍalaṁ te dukkaṭaṁ, visamakathaṁ dukkathitaṁ dubbhaṇitaṁ dullapitaṁ duruttaṁ dubbhāsitanti apaharanti. . Apāhatasmiṁ pana maṅku

<sup>\*</sup> Khu 1. 408 pitthe.

<sup>2.</sup> Nibbedhiyam (Syā, Ka)

<sup>1.</sup> Āvedhiyam (Syā)

<sup>3.</sup> Pāsanikā (Syā)

hotīti apāhatasmim manku hoti pīļito ghaṭṭito byādhito domanassito hotīti apāhatasmim pana manku hoti.

Nindāya so kuppati randhamesīti nindāya garahāya akittiyā avaṇṇahārikāya kuppati byāpajjati patitthīyati, kopañca dosañca appaccayañca pātukarotīti nindāya so kuppati. . Randhamesīti virandhamesī aparaddhamesī khalitamesī gaļitamesī vivaramesīti nindāya so kuppati randhamesī. Tenāha Bhagavā—

Yutto kathāyam parisāya majjhe, Pasamsamiccham vinighāti hoti. Apāhatasmim pana manku hoti, Nindāya so kuppati randhamesīti.

62. \* Yamassa vādam parihīnamāhu, Apāhatam pañhavimamsakāse<sup>1</sup>. Paridevati socati hīnavādo. "Upaccagā man"ti anutthunāti.

Yamassa vādam parihīnamāhūti yam tassa vādam hīnam nihīnam parihīnam parihāpitam na paripūritam evamāhamsu evam kathenti evam bhananti evam dīpayanti evam voharantīti yamassa vādam parihīnamāhu.

Apāhataṁ pañhavimaṁsakāseti ye te pañhavīmaṁsakā parisā pārisajjā pāsārikā, te apaharanti, "atthāpagataṁ bhaṇitan"ti atthato apaharanti, "byañjanāpagataṁ bhaṇitan"ti byañjanato apaharanti, "atthabyañjanāpagataṁ bhaṇitan"ti atthabyañjanato apaharanti, attho te dunnīto, byañjanaṁ te duropitaṁ, atthabyañjanaṁ te dunnītaṁ duropitaṁ, niggaho te akato, paṭikammaṁ te dukkaṭaṁ, viseso te akato, paṭiviseso te dukkaṭo, āveṭhiyā te akatā, nibbeṭhiyā te dukkaṭā, chedo te akato, maṇḍalaṁ te dukkaṭaṁ, visamakathaṁ dukkathitaṁ dubbhaṇitaṁ dullapitaṁ duruttaṁ dubbhāsitanti apaharantīti apāhataṁ pañhavimaṁsakāse.

<sup>\*</sup> Khu 1. 408 pitthe.

Paridevati socati hīnavādoti paridevatīti aññam mayā āvajjitam aññam cintitam, aññam upadhāritam, aññam upadakhitam, so mahāpakkho mahāpariso mahāparivāro, parisā cāyam vaggā na samaggā, samaggāya parisāya hetu kathāsallāpo puna bhañjissāmīti yā evarūpā¹ vācā palāpo vippalāpo lālappo lālappāyanā lālappāyitattanti paridevati. . Socatīti "tassa jayo"ti socati, "mayham parājayo"ti socati, "tassa lābho"ti socati, "mayham alābho"ti socati, "tassa yaso"ti socati. "Mayham ayaso"ti socati, "tassa pasamsā"ti socati, "mayham nindā"ti socati, "tassa sukhan"ti socati, "mayham dukkhan"ti socati, sosakkato garukato mānito pūjito apacito lābhī cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānam, "ahamasmi asakkato agarukato amānito apūjito anapacito na lābhī cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānam"ti socati kilamati paridevati urattāļim kandati sammoham āpajjatīti paridevati socati. . Hīnavādoti hīnavādo nihīnavādo parihīnavādo parihāpitavādo na paripūravādoti paridevati socati hīnavādo.

"Upaccagā man"ti anutthunātīti so mam vādena vādam accagā upaccagā atikkanto samatikkanto vītivattoti evampi upaccagā manti. . Atha vā mam vādena vādam abhibhavitvā ajjhottharitvā pariyādiyitvā maddayitvā carati viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpetīti evampi upaccagā manti. . Anutthunā vuccati vācāpalāpo vippalāpo lālappo lālappāyanā lālappāyitattanti upaccagā manti anutthunāti. Tenāha Bhagavā—

Yamassa vādam parihīnamāhu, Apāhatam pañhavimamsakāse. Paridevati socati hīnavādo, "Upaccagā man"ti anutthunātīti. 63. \* Ete vivādā samaņesu jātā, Etesu ugghāti nighāti hoti. Etampi disvā virame kathojjam, Na ha'ññadattha'tthi pasamsalābhā.

Ete vivādā samaņesu jātāti samaņāti ye keci ito bahiddhā paribbajūpagatā paribbajasamāpannā, ete diṭṭhikalahā diṭṭhibhaṇḍanā diṭṭhiviggahā diṭṭhivivādā diṭṭhimedhagā samaṇesu jātā sañjātā nibbattā abhinibbattā pātubhūtāti ete vivādā samaṇesu jātā.

Etesu ugghātinighāti hotīti jayaparājayo hoti lābhālābho hoti, yasāyaso hoti, nindāpasamsā hoti, sukhadukkham hoti, somanassadomanassam hoti, iṭṭhāniṭṭham hoti, anunayapaṭigham hoti, ugghātitanigghātitam hoti, anurodhavirodho hoti, jayena cittam ugghātitam hoti, parājayena cittam nigghātitam hoti, lābhena cittam ugghātitam hoti, alābhena cittam nigghātitam hoti, yasena cittam ugghātitam hoti, ayasena cittam nigghātitam hoti, pasamsāya cittam ugghātitam hoti, nindāya cittam nigghātitam hoti, sukhena cittam ugghātitam hoti, dukkhena cittam nigghātitam hoti, somanassena cittam ugghātitam hoti, domanassena cittam nigghātitam hoti, unnatiyā¹ cittam ugghātitam hoti, onatiyā² cittam nigghātitam hotīti etesu ugghāti nighāti hoti.

Etampi disvā virame kathojjanti etampi disvāti etam ādīnavam disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā diṭṭhikalahesu diṭṭhibhaṇḍanesu diṭṭhiviggahesu diṭṭhivivādesu diṭṭhimedhagesūti. . Etampi disvā virame kathojjanti kathojjam vuccati kalaho bhaṇḍanam viggaho vivādo medhagam. Atha vā kathojjanti anojavantī sā kathā kathojjam na kareyya, kalaham na kareyya, bhaṇḍanam na kareyya, viggaham na kareyya, vivādam na kareyya, medhagam na kareyya,

kalahabhaṇḍanaviggahavivādamedhagaṁ pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyya, kalahabhaṇḍanaviggahavivādamedhagā ārato assa virato paṭivirato

<sup>\*</sup> Khu 1. 408 pitthe.

<sup>1.</sup> Uṇṇatiyā (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Oṇatiyā (Syā, Ka)

nikkhanto nissato vippayutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti etampi disvā virame kathojjam.

Na ha'ññadattha'tthi pasaṁsalābhāti pasaṁsalābhā añño attho natthi attattho vā parattho vā ubhayattho vā diṭṭhadhammiko vā attho, samparāyiko vā attho, uttāno vā attho, gambhīro vā attho, gūṭho vā attho, paṭicchanno vā attho, neyyo vā attho, nīto vā attho, anavajjo vā attho, nikkileso vā attho, vodāno vā attho, paramattho vā attho, natthi na santi na saṁvijjanti nupalabbhantīti na ha'ññadattha'tthi pasaṁsalābhā. Tenāha Bhagavā—

Ete vivādā samaņesu jātā, Etesu ugghāti nighāti hoti. Etampi disvā virame kathojjam, Na ha'ññadattha'tthi pasamsalābhāti.

64. \* Pasamsito vā pana tattha hoti,
Akkhāya vādam parisāya majjhe.
So¹ hassatī unnamatī² ca tena,
Pappuyya tamattham yathā mano ahu.

Pasamsito vā pana tattha hotīti tatthāti sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā pasamsito thomito kittito vaṇṇito hotīti pasamsito vā pana tattha hoti.

Akkhāya vādam parisāya majjheti khattiyaparisāya vā brāhmaņaparisāya vā gahapatiparisāya vā samaņaparisāya vā majjhe attano vādam akkhāya ācikkhitvā anuvādam akkhāya ācikkhitvā thambhayitvā brūhayitvā dīpayitvā jotayitvā voharitvā pariggaņhitvāti akkhāya vādam parisāya majjhe.

**So hassatī unnamatī ca tenā**ti so tena jayatthena tuṭṭho hoti haṭṭho pahaṭṭho attamano paripuṇṇasaṅkappo. Atha vā dantavidaṁsakaṁ hasamāno. **So hassatī unnamatī ca tenā**ti so tena

<sup>\*</sup> Khu 1. 408 pitthe.

jayatthena unnato hoti unnamo dhajo sampaggāho ketukamyatā cittassāti so hassatī unnamatī ca tena.

Pappuyya tamattham yathā mano ahūti tam jayattham pappuyya pāpunitvā adhigantvā vinditvā paṭilabhitvā. . Yathā mano ahūti yathā mano ahu, yathā citto ahu, yathā sankappo ahu, yathā viññāno ahūti pappuyya tamattham mano ahu. Tenāha Bhagavā—

Pasamsito vā pana tattha hoti, Akkhāya vādam parisāya majjhe. So hassatī unnamatī ca tena, Pappuyya tamattham yathā mano ahūti.

65. \* Yā unnatī sā'ssa vighātabhūmi,Mānātimānam vadate paneso.Etampi disvā na vivādayetha,Na hi tena suddhim kusalā vadanti.

Yā unnatī sā'ssa vighātabhūmīti yā unnati unnamo dhajo sampaggāho ketukamyatā cittassāti yā unnati. Sā'ssa vighātabhūmīti sā tassa vighātabhūmi upaghātabhūmi pīļanabhūmi ghaṭṭanabhūmi upaddavabhūmi upasaggabhūmīti yā unnatī sā'ssa vighātabhūmi.

**Mānātimānam vadate paneso**ti so puggalo mānañca vadati atimānañca vadatīti mānātimānam vadate paneso.

Etampi disvā na vivādayethāti etam ādīnavam disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā diṭṭhikalahesu diṭṭhibhaṇḍanesu diṭṭhiviggahesu diṭṭhivivādesu diṭṭhimedhagesūti etampi disvā. Na vivādayethāti na kalaham kareyya, na bhaṇḍanam kareyya, na viggaham kareyya, na vivādam kareyya, na medhagam kareyya, kalahabhaṇḍanaviggahavivādamedhagam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, kalahabhaṇḍanaviggahavivādamedhagā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippayutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti etampi disvā na vivādayetha.

<sup>\*</sup> Khu 1. 408 pitthe.

Na hi tena suddhim kusalā vadantīti kusalāti ye te khandhakusalā dhātukusalā āyatanakusalā paţiccasamuppādakusalā satipaṭṭhānakusalā sammappadhānakusalā iddhipādakusalā indriyakusalā balakusalā bojjhaṅgakusalā maggakusalā phalakusalā nibbānakusalā, te kusalā diṭṭhikalahena diṭṭhibhaṇḍanena diṭṭhiviggahena diṭṭhivivādena diṭṭhimedhagena suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim na vadanti na kathenti na bhaṇanti na dīpayanti na voharantīti na hi tena suddhim kusalā vadanti. Tenāha Bhagavā—

Yā unnatī sā'ssa vighātabhūmi, Mānātimānam vadate paneso. Etampi disvā na vivādayetha, Na hi tena suddhim kusalā vadantīti.

66. \* Sūro yathā rājakhādāya puṭṭho, Abhigajja'meti paṭisūra'miccham. Yeneva so, tena palehi sūra, Pubbeva natthi yadidam yudhāya.

**Sūro** yathā rājakhādāya puṭṭhoti sūro viro vikkanto abhīrū achambhī anutrāsī apalāyī. . Rājakhādāya puṭṭhoti rājakhādanīyena rājabhojanīyena puṭṭho posito āpādito vaḍḍhitoti sūro yathā rājakhādāya puṭṭho.

Abhigajja'meti paţisūra'micchanti so gajjanto uggajjanto abhigajjanto eti upeti upagacchati paţisūram paţipurisam paţisattum paţimallam icchanto sādiyanto patthayanto pihayanto abhijappantoti abhigajja'meti paţisūra'miccham.

Yeneva so, tena palehi sūrāti yeneva so diṭṭhigatiko, tena palehi, tena vaja, tena gaccha, tena atikkama, so tuyham paṭisūro paṭipuriso paṭisattu paṭimalloti yeneva so, tena palehi sūra.

**Pubbeva natthi yadidam yudhāyā**ti pubbeva bodhiyā mūle ye paṭisenikarā kilesā paṭilomakarā paṭikaṇḍakakarā paṭipakkhakarā, te natthi

<sup>\*</sup> Khu 1. 408 pitthe.

na santi na samvijjanti nupalabbhanti, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā. . **Yadidaṁ yudhāyā**ti yadidaṁ yuddhatthāya kalahatthāya bhaṇḍanatthāya viggahatthāya vivādatthāya medhagatthāyāti pubbeva natthi yadidaṁ yudhāya. Tenāha Bhagavā—

Sūro yathā rājakhādāya puṭṭho, Abhigajja'meti paṭisūra'miccham. Yeneva so, tena palehi sūra, Pubbeva natthi yadidam yudhāyāti.

67. \* Ye diṭṭhimuggayha vivādayanti,
"Idameva saccan"ti ca vādayanti.
Te tvaṁ vadassū na hi tedha atthi,
Vādamhi jāte paṭisenikattā.

Ye diṭṭhimuggayha vivādayantīti ye dvāsaṭṭhidiṭṭhigatānaṁ aññataraṁ diṭṭhigataṁ gahetvā gaṇhitvā uggaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvā vivādayanti, kalahaṁ karonti, bhaṇḍanaṁ karonti, viggahaṁ karonti, vivādaṁ karonti, medhagaṁ karonti "na tvaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānāsi, ahaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānāmi, kiṁ tvaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānissasi, micchāpaṭipanno tvamasi, ahamasmi sammāpaṭipanno, sahitaṁ me, asahitaṁ te, pure vacanīyaṁ pacchā avaca, pacchā vacanīyaṁ pure avaca, adhiciṇṇaṁ te viparāvattaṁ, āropito te vādo, niggahito tvamasi, cara vādappamokkhāya, nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti ye diṭṭhimuggayha vivādayanti.

"Idameva saccan"ti ca vādayantīti "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti vādayanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti. Asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti vādayanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti "idameva saccan"ti ca vādayanti.

Te tvam vadassu na hi tedha atthi, vadamhi jate paṭisenikattati te tvam diṭṭhigatike vadassu vadena vadam niggahena niggaham paṭikammam visesena visesam paṭivisesena paṭivisesam aveṭhiyaya

<sup>\*</sup> Khu 1. 409 pitthe.

āveṭhiyaṁ nibbeṭhiyāya nibbeṭhiyaṁ chedena chedaṁ maṇḍalena maṇḍalaṁ, te tuyhaṁ paṭisūrā paṭipurisā paṭisattū paṭimallāti te tvaṁ vadassū na hi tedha atthi. Vādamhi jāte paṭisenikattāti vāde jāte sañjāte nibbatte abhinibbatte pātubhūteyeva paṭisenikattā¹ paṭilomakattā paṭikaṇḍakakattā paṭipakkhakattā kalahaṁ kareyyuṁ, bhaṇḍanaṁ kareyyuṁ, viggahaṁ kareyyuṁ, medhagaṁ kareyyuṁ, te natthi na santi na saṁvijjanti nupalabbhanti pahīnā -pa- ñāṇagginā daḍḍhāti te tvaṁ vadassū na hi tedha atthi, vādamhi jāte paṭisenikattā. Tenāha Bhagavā—

Ye diṭṭhimuggayha vivādayanti, "Idameva saccan"ti ca vādayanti. Te tvam vadassū na hi tedha atthi, Vādamhi jāte paṭisenikattāti.

68. \* Visenikatvā pana ye caranti, Diṭṭhīhi diṭṭhim avirujjhāmānā. Tesu tvam kim labhetho pasūra, Yesīdha natthi paramuggahītam.

Visenikatvā pana ye carantīti senā vuccati mārasenā. Kāyaduccaritam mārasenā, vacīduccaritam mārasenā, manoduccaritam mārasenā, lobho mārasenā, doso mārasenā, moho mārasenā, kodho. Upanāho. Makkho. Paļāso. Issā. Macchariyam. Māyā. Sāṭheyyam. Thambho. Sārambho. Māno. Atimāno. Mado. Pamādo. Sabbe kilesā. Sabbe duccaritā. Sabbe darathā. Sabbe pariļāhā. Sabbe santāpā. Sabbākusalābhisankhārā mārasenā. Vuttam hetam Bhagavatā—

+ Kāmā te paṭhamā senā, dutiyā arati vuccati -pa-. Na nam asūro jināti, jetvāva labhate sukhanti.

Yato catūhi ariyamaggehi sabbā ca mārasenā sabbe ca paṭisenikarā kilesā jitā ca parājitā ca bhaggā vippaluggā parammukhā, tena vuccati visenikatvāti. . **Ye**ti arahanto khīnāsavā. **Carantī**ti caranti

<sup>1.</sup> Paţisenikatā (Ka), evam sesesu tīsu padesupi.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Khu 1. 342; Khu 8. 114 pitthesupi.

<sup>\*</sup> Khu 1. 409 pitthe.

viharanti iriyanti vattenti pālenti yapenti yāpentīti visenikatvā pana ye caranti.

Diṭṭhīhi diṭṭhiṁ avirujjhamānāti yesaṁ dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni, te diṭṭhīhi diṭṭhiṁ avirujjhamānā appaṭivirujjhamānā appaṭihaññamānā appaṭihatamānāti diṭṭhīhi diṭṭhiṁ avirujjhamānā.

Tesu tvam kim labhetho pasūrāti tesu arahantesu khīņāsavesu kim labhetho paṭisūram paṭipurisam paṭisattum paṭimallanti tesu tvam kim labhetho pasūra.

Yesīdha natthi paramuggahītanti yesam arahantānam khīṇāsavānam "idam paramam aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaran"ti gahitam parāmaṭṭham abhiniviṭṭham ajjhositam adhimuttam natthi na santi na samvijjati nupalabbhati, pahīnam samucchinnam vūpasantam paṭipassaddham abhabbuppattikam ñāṇagginā daḍḍhanti yesīdha natthi paramuggahītam. Tenāha Bhagavā—

Visenikatvā pana ye caranti, Diṭṭhīhi diṭṭhiṁ avirujjhamānā. Tesu tvaṁ kiṁ labhetho pasūra, Yesīdha natthi paramuggahītanti.

69. \* Atha tvam pavitakkamāgamā<sup>1</sup>,
Manasā diṭṭhigatāni cintayanto.
Dhonena yugam samāgamā,
Na hi tvam sakkhasi sampayātave.

Atha tvam pavitakkamāgamāti athāti padasandhi padasamsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byanjanasiliṭṭhatā padānupubbatāpetam athāti. . Pavitakkamāgamāti takkento vitakkento sankappento jayo nu kho me bhavissati, parājayo nu kho me bhavissati, katham niggaham karissāmi, katham paṭikammam karissāmi, katham visesam karissāmi, katham paṭivisesam karissāmi, katham āveṭhiyam karissāmi, katham nibbeṭhiyam

<sup>\*</sup> Khu 1. 409 pitthe.

karissāmi, katham chedam karissāmi, katham maṇḍalam karissāmi, evam takkento vitakkento sankappento āgatosi upagatosi sampattosi mayā saddhim samāgatosīti atha tvam pavitakkamāgamā.

Manasā diṭṭhigatāni cintayantoti manoti \* yaṁ cittaṁ mano mānasaṁ hadayaṁ paṇḍaraṁ mano manāyatanaṁ manindriyaṁ viññāṇaṁ viññāṇakkhandho tajjā manoviññāṇadhātu. Cittena diṭṭhiṁ cintento vicintento "sassato loko"ti vā, "asassato loko"ti vā -pa- "neva hoti na na hoti tathāgato paraṁ maranā"ti vāti manasā diṭthigatāni cintayanto.

Dhonena yugam samāgamā, na hi tvam sakkhasi sampayātaveti dhonā vuccati paññā. Yā paññā pajānanā -pa- amoho dhammavicayo sammādiṭṭhi kimkāraṇā dhonā vuccati paññā, tāya paññāya kāyaduccaritam dhutañca dhotañca sandhotañca niddhotañca, vacīduccaritam -pa- sabbākusalābhisankhārā dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca. Atha vā sammādiṭṭhiyā micchādiṭṭhi. Sammāsankappena micchāsankappo -pa- sammāvimuttiyā micchāvimutti dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca. Atha vā ariyena aṭṭhaṅgikena maggena sabbe kilesā. Sabbe duccaritā. Sabbe darathā. Sabbe pariṭāhā. Sabbe santāpā. Sabbākusalābhisankhārā dhutā ca dhotā ca sandhotā ca niddhotā ca. Bhagavā imehi dhoneyyehi dhammehi upeto samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato, tasmā Bhagavā dhono. So dhutarāgo dhutapāpo dhutakileso dhutapariṭāhoti dhonoti.

Dhonena yugam samāgamā, na hi tvam sakkhasi sampayātaveti pasūro paribbājako na paṭibalo dhonena Buddhena Bhagavatā saddhim yugam samāgamam samāgantvā yugaggāham gaṇhitvā sākacchetum sallapitum sākaccham samāpajjitum. Tam kissa hetu, pasūro paribbājako hīno nihīno omako lāmako chatukko paritto. So hi Bhagavā aggo ca seṭṭho ca visiṭṭho ca pāmokkho ca uttamo ca pavaro ca. Yathā saso na paṭibalo mattena mātangena saddhim yugam samāgamam samāgantvā yugaggāham gaṇhitum. Yathā kotthuko na paṭibalo sīhena migaraññā saddhim yugam samāgamam samāgantvā yugaggāham ganhitum.

dhenupako na patibalo usabhena calakakunā<sup>1</sup> saddhim yugam samāgamam samāgantvā yugaggāham ganhitum. Yathā dhanko na patibalo garulena venateyyena saddhim yugam samagamam samagantva yugaggaham ganhitum. Yathā candālo na patibalo raññā cakkavattinā saddhim yugam samāgamam samāgantvā yugaggāham ganhitum. Yathā pamsupisācako na patibalo indena devarañña saddhim yugam samagamam samagantva yugaggāham ganhitum, evamevam pasūro paribbājako na patibalo dhonena Buddhena Bhagavatā saddhim yugam samāgamam samāgantvā yugaggāham ganhitvā sākacchetum sallapitum sākaccham samāpajjitum. Tam kissa hetu, pasūro paribbājako hīnapañño nihīnapañño omakapañño lāmakapañño chatukkapañño parittapañño. So hi Bhagavā mahāpañño puthupañño hāsapañño javanapañño tikkhapañño nibbedhikapañño paññāpabhedakusalo pabhinnañano adhigatapatisambhido catuvesarajjappatto dasabaladharī purisāsabho purisasīho purisanāgo purisājañño purisadhorayho anantañāno anantatejo anantavaso addho mahaddhano dhanavā netā vinetā anunetā paññāpetā nijjhāpetā pekkhetā pasādetā. So hi Bhagavā anuppannassa maggassa uppādetā asañjātassa maggassa sañjanetā anakkhātassa maggassa akkhātā maggaññū maggavidū maggakovido maggānugā ca panassa etarahi sāvakā viharanti pacchā samannāgatā.

So hi Bhagavā jānam jānāti passam passati cakkhubhūto ñāṇabhūto dhammabhūto brahmabhūto vattā pavattā atthassa ninnetā amatassa dātā Dhammassāmī Tathāgato, natthi tassa Bhagavato aññātam adiṭṭham aviditam asacchikatam aphassitam² paññāya. Atītam anāgatam paccuppannam upādāya sabbe dhammā sabbākārena Buddhassa Bhagavato ñāṇamukhe āpātham āgacchanti, yam kiñci neyyam nāma atthi jānitabbam attattho vā parattho vā ubhayattho vā diṭṭhadhammiko vā attho samparāyiko vā attho uttāno vā attho gambhīro vā attho gūļho vā attho paṭicchanno vā attho neyyo vā attho nīto vā attho anavajjo vā attho nikkileso vā attho vodāno vā attho paramattho vā attho, sabbam tam antobuddhañāṇe parivattati.

Sabbam kāyakammam Buddhassa Bhagavato ñānānuparivatti, sabbam vacīkammam nānānuparivatti, sabbam manokammam nānānuparivatti. Atīte Buddhassa Bhagavato appatihatam ñanam, anagate appatihatam ñanam, paccuppanne appatihatam ñānam. Yāvatakam neyyam, tāvatakam ñānam, yāvatakam nānam, tāvatakam neyyam, neyyapariyantikam nānam, ñānapariyantikam nevyam, nevyam atikkamitvā ñānam nappavattati, ñānam atikkamitvā neyyapatho natthi. Aññamaññapariyantatthāyino te dhammā. Yathā dvinnam samuggapatalānam sammā phusitānam hetthimam samuggapatalam uparimam nātivattati, uparimam samuggapatalam hetthimam nātivattati, aññamaññaparivantatthāvino. Evamevam Buddhassa Bhagavato nevyañca ñānañca aññamaññapariyantatthāyino. Yāvatakam neyyam tāvatakam nānam, yāvatakam nānam, tāvatakam neyyam, neyyapariyantikam ñanam, ñanapariyantikam neyyam, neyyam atikkamitva ñāṇam nappavattati, ñāṇam atikkamitvā neyyapatho natthi. Aññamaññapariyantatthāyino te dhammā. Sabbadhammesu Buddhassa Bhagavato ñānam pavattati.

Sabbe dhammā Buddhassa Bhagavato āvajjanapaṭibaddhā ākaṅkhapaṭibaddhā manasikārapaṭibaddhā cittuppādapaṭibaddhā. Sabbasattesu Buddhassa Bhagavato ñāṇaṁ pavattati, sabbesañca sattānaṁ Bhagavā āsayaṁ jānāti anusayaṁ jānāti, caritaṁ jānāti, adhimuttiṁ jānāti. Apparajakkhe mahārajakkhe tikkhindriye mudindriye svākāre dvākāre suviññāpaye duviññāpaye bhabbābhabbe satte pajānāti. Sadevako loko samārako sabrahmako sassamaṇabrāhmaṇī pajā sadevamanussā antobuddhañāṇe parivattati.

Yathā ye keci macchakacchapā antamaso Timitimingalam upādāya antomahāsamudde parivattanti. Evamevam sadevako loko samārako sabrahmako sassamabrāhmaņī pajā sadevamanussā antobuddhañāņe parivattati. Yathā ye keci pakkhī antamaso garuļam venateyyam upādāya ākāsassa padese parivattanti. Evamevam yepi te Sāriputtasamā paññāya, tepi Buddhañāṇassa padese parivattanti. Buddhañāṇam devamanussānam paññam pharitvā abhibhavitvā tiṭṭhati.

Yepi te khattiyapaṇḍitā brāhmaṇapaṇḍitā gahapatipaṇḍitā samaṇapaṇḍitā nipuṇā kataparappavādā vālavedhirūpā vobhindantā<sup>1</sup> maññe caranti

paññāgatena diṭṭhigatāni. Te pañhe abhisaṅkharitvā abhisaṅkharitvā Tathāgate upasaṅkamitvā pucchanti gūṭhāni ca paṭicchannāni ca, kathitā visajjitāvate pañhā Bhagavatā honti niddiṭṭhakāraṇā, upakkhittakā ca te Bhagavato sampajjanti. Atha kho Bhagavāva tattha atirocati yadidaṁ paññāyāti dhonena yugaṁ samāgamā na hi tvaṁ sakkhati sampayātave. Tenāha Bhagavā—

Atha tvam pavitakkamāgamā, manasā diṭṭhigatāni cintayanto. Dhonena yugam samāgamā, na hi tvam sakkhasi sampayātaveti.

Pasūrasuttaniddeso atthamo.

#### 9. Māgaņdiyasuttaniddesa

Atha Magandiyasuttaniddesam vakkhati—

70. \* Disvāna taņham aratim ragañca, Nāhosi chando api methunasmim. Kimevidam muttakarīsapuņņam, Pādāpi nam samphusitum na icche.

Disvāna taṇhaṁ aratiṁ ragañca, nāhosi chando api methunasminti taṇhañca aratiñca ragañca māradhītaro disvā passitvā methunadhamme chando vā rāgo vā pemaṁ vā nāhosīti disvāna taṇhaṁ aratiṁ ragañca, nāhosi chando api methunasmiṁ.

Kimevidam muttakarīsapuņņam, pādāpi nam samphusitum na iccheti kimevidam sarīram muttapuņņam karīsapuņņam semhapuņņam ruhirapuņņam aṭṭhisaṅghātanhārusambandham rudhiramamsāvalepanam cammavinaddham chaviyā paṭicchannam chiddāvachiddam uggharantam paggharantam kimisaṁghanisevitam nānākalimalaparipūram pādena akkamitum na iccheyya, kuto pana saṁvāso vā samāgamo vāti kimevidam muttakarīsapuņṇam, pādāpi nam samphusitum na icche. Anacchariyañcetam manusso dibbe kāme patthayanto mānusake kāme na iccheyya, mānusake vā kāme

patthayanto dibbe kāme iccheyya, yam tvam ubhopi na icchasi na sādiyasi na patthesi na pihesi nābhijappasi, kim te dassanam katamāya tvam diṭṭhiyā samannāgatoti pucchatīti. Tenāha Bhagavā—

Disvāna taṇhaṁ aratiṁ ragañca, Nāhosi chando api methunasmiṁ. Kimevidaṁ muttakarīsapuṇṇaṁ, Pādāpi naṁ samphusituṁ na iccheti.

- 71. \* Etādisam ce ratanam na icchasi, Nārim narindehi bahūhi patthitam. Diṭṭhigatam sīlavatam nu jīvitam, Bhavūpapattiñca vadesi kīdisam.
- 72. \* Idam vadāmīti na tassa hoti, (Māgaṇḍiyāti¹ Bhagavā,)
  Dhammesu niccheyya samuggahītam.
  Passañca diṭṭhīsu anuggahāya,
  Ajjhattasantim pacinam adassam.

Idam vadāmīti na tassa hotīti idam vadāmīti idam vadāmi, etam vadāmi, ettakam vadāmi, ettāvatā vadāmi, idam diṭṭhigatam vadāmi "sassato loko"ti vā -pa- "neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā"ti vā. . Na tassa hotīti na mayham hoti, "ettāvatā vadāmī"ti na tassa hotīti idam vadāmīti na tassa hoti.

**Māgaņḍiyā**ti Bhagavā taṁ brāhmaṇaṁ nāmena ālapati. **Bhagavā**ti gāravādhivacanaṁ -pa- sacchikā paññatti yadidaṁ Bhagavāti Māgaṇḍiyāti Bhagavā.

Dhammesu niccheyya samuggahītanti dhammesūti dvāsaṭṭhiyā diṭṭhigatesu. Niccheyyāti nicchinitvā vinicchinitvā vicinitvā pavicinitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. Samuggahītanti odhiggāho bilaggāho varaggāho koṭṭhāsaggāho uccayaggāho samuccayaggāho, "idam saccam taccham tatham bhūtam yāthāvam aviparītan"ti gahitam parāmaṭṭham abhiniviṭṭham

<sup>\*</sup> Khu 1. 409 pitthe.

ajjhositam adhimuttam natthi na santi na samvijjati nupalabbhati, pahīnam samucchinnam vūpasantam paṭipassaddham abhabbuppattikam ñāṇagginā daddhanti dhammesu niccheyya samuggahītam.

Passañca diṭṭhīsu anuggahāyāti diṭṭhīsu ādīnavaṁ passanto diṭṭhiyo na gaṇhāmi na parāmasāmi nābhinivisāmi. Atha vā na gaṇhitabbā na parāmasitabbā nābhinivisitabbāti evampi passañca diṭṭhīsu anuggahāya.

Atha vā "sassato loko, idameva saccam moghamañan"ti diṭṭhigatametam diṭṭhigahanam diṭṭhikantāro diṭṭhivisūkāyikam diṭṭhivipphanditam diṭṭhisaññojanam sadukkham savighātam sa-upāyāsam sapariļāham na nibbidāya na virāgāya na nirodhāya na upasamāya na abhiññāya na sambodhāya na nibbānāya samvattatīti diṭṭhīsu ādīnavam passanto diṭṭhiyo na gaṇhāmi na parāmasāmi nābhinivisāmi. Atha vā na gaṇhitabbā na parāmasitabbā nābhinivitabbāti evampi passañca diṭṭhīsu anuggahāya.

Atha vā "asassato loko, antavā loko, anantavā loko, taṁ jīvaṁ taṁ sarīraṁ, aññaṁ jīvaṁ aññaṁ sarīraṁ, hoti tathāgato paraṁ maraṇā, na hoti tathāgato paraṁ maraṇā, neva hoti na na hoti tathāgato paraṁ maraṇā, idameva saccaṁ moghamaññan"ti diṭṭhigatametaṁ diṭṭhigahanaṁ diṭṭhikantāro diṭṭhivisūkāyikaṁ diṭṭhivipphanditaṁ diṭṭhisaññojanaṁ sadukkhaṁ savighātaṁ sa-upāyāsaṁ sapariļāhaṁ na nibbidāya na virāgāya na nirodhāya na upasamāya na abhiññāya na sambodhāya na nibbānāya saṁvattatīti diṭṭhīsu ādīnavaṁ passanto diṭṭhiyo na gaṇhāmi na parāmasāmi nābhinivisāmi. Atha vā na gaṇhitabbā na parāmasitabbā nābhinivisitabbāti evampi passañca diṭṭhīsu anuggahāya.

Atha vā imā diṭṭhiyo evaṁgahitā evaṁparāmaṭṭhā evaṁgatikā bhavissanti evaṁabhisamparāyāti diṭṭhīsu ādīnavaṁ passanto diṭṭhiyo na gaṇhāmi na parāmasāmi nābhinivisāmi. Atha vā na gaṇhitabbā na parāmasitabbā nābhinivisitabbāti evampi passañca diṭṭhīsu anuggahāya.

Atha vā imā diṭṭhiyo nirayasamvattanikā tiracchānayonisamvattanikā pettivisayasamvattanikāti diṭṭhīsu ādīnavam passanto diṭṭhiyo na

gaņhāmi na parāmasāmi nābhinivisāmi. Atha vā na gaņhitabbā na parāmasitabbā nābhinivisitabbāti evampi passañca diṭṭhīsu anuggahāya.

Atha vā imā diṭṭhiyo aniccā saṅkhatā paṭiccasamuppannā khayadhammā vayadhammā virāgadhammā nirodhadhammāti diṭṭhīsu ādīnavaṁ passanto diṭṭhiyo na gaṇhāmi na parāmasāmi nābhinivisāmi. Atha vā na gaṇhitabbā na parāmasitabbā nābhinivisitabbāti evampi passañca diṭṭhīsu anuggahāya.

Ajjhattasantim pacinam adassanti ajjhattasantim ajjhattam rāgassa santim, dosassa santim, mohassa santim. Kodhassa. Upanāhassa. Makkhassa. Paļāsassa. Issāya. Macchariyassa. Māyāya. Sāṭheyyassa. Thambhassa. Sārambhassa. Mānassa. Atimānassa. Madassa. Pamādassa. Sabbakilesānam. Sabbaduccaritānam. Sabbadarathānam. Sabbapariļāhānam. Sabbasantāpānam. Sabbākusalābhisankhārānam santim upasantim vūpasantim nibbutim paṭipassaddhim santim. Pacinanti pacinanto vicinanto pavicinanto tulayanto tīrayanto vibhāvayanto vibhūtam karonto "sabbe sankhārā aniccā" ti pacinanto vicinanto pavicinanto tulayanto tīrayanto vibhāvayanto vibhūtam karonto "sabbe sankhārā dukkhā" ti. "Sabbe dhammā anattā" ti pacinanto vicinanto pavicinanto, "yam kinci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhamman" ti pacinanto vicinanto pavicinanto tulayanto tīrayanto vibhāvayanto vibhūtam karonto. Adassanti adassam adakkhim apassim paṭivijjhinti ajjhattasantim pacinam adassam. Tenāha Bhagavā—

Idam vadāmīti na tassa hoti, (Māgaṇḍiyāti Bhagavā,) Dhammesu niccheyya samuggahītam. Passañca diṭṭhīsu anuggahāya, Ajjhattasantim pacinam adassanti.

73. \* Vinicchayā yāni pakappitāni, (iti Māgaṇḍiyo,)
Te ve munī brūsi anuggahāya.
Ajjhattasantīti yametamattham,
Katham nu dhīrehi paveditam tam.

Vinicchayā yāni pakappitānīti vinicchayā vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni diṭṭhivinicchayā. . Pakappitānīti kappitā pakappitā abhisaṅkhatā saṇṭhapitātipi

<sup>\*</sup> Khu 1. 410 pitthe.

pakappitā. Atha vā aniccā saṅkhatā paṭiccasamuppannā khayadhammā vayadhammā virāgadhammā nirodhadhammā vipariṇāmadhammātipi pakappitāti vinicchayā yāni pakappitāni.

Iti Māgaṇḍiyoti itīti padasandhi padasamsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byañjanasiliṭṭhatā padānupubbatāpetam itīti. . Māgaṇḍiyoti tassa brāhmaṇassa nāmam saṅkhā samaññā paññatti vohāro iti Māgaṇḍiyoti.

Te ve munī brūsi anuggahāya, ajjhattasantīti yametamatthanti teveti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni. Munīti monaṁ vuccati ñāṇaṁ -pa- saṅgajālamaticca so munīti. Anuggahāyāti diṭṭhīsu ādīnavaṁ passanto diṭṭhiyo na gaṇhāmi na parāmasāmi nābhinivisāmīti ca bhaṇasi, ajjhattasantīti ca bhaṇasi. . Yametamatthanti yaṁ paramatthanti te ve munī brūsi anuggahāya ajjhattasantīti yametamatthaṁ.

Katham nu dhīrehi paveditam tantikatham nūti padam samsayapucchā vimatipucchā dveļhakapucchā anekamsapucchā, evam nu kho nanu kho kim nu kho katham nu khoti katham nu. . Dhīrehīti dhīrehi paṇḍitehi paññavantehi¹ buddhimantehi ñāṇīhi vibhāvīhi medhāvīhi. Paveditanti veditam paveditam ācikkhitam desitam paññāpitam paṭṭhapitam vivaṭam vibhattam uttānīkatam pakāsitanti katham nu dhīrehi paveditam tam. Tenāha so brāhmaṇo—

Vinicchayā yāni pakappitāni, (iti Māgaṇḍiyo,) Te ve munī brūsi anuggahāya. Ajjhattasantīti yametamatthaṁ, Kathaṁ nu dhīrehi paveditaṁ tanti.

74. \* Na diṭṭhiyā na sutiyā na ñāṇena, (Māgaṇḍiyāti Bhagavā,)
Sīlabbatenāpi na suddhimāha.
Adiṭṭhiyā assutiyā añāṇā,
Asīlatā abbatā nopi tena.
Ete ca nissajja anuggahāya,
Santo anissaya bhavaṁ na jappe.

Na diṭṭhiyā na sutiyā na ñāṇenāti diṭṭhenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha na kathesi na bhaṇasi na dīpayasi na voharasi, sutenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha na kathesi na bhaṇasi na dīpayasi na voharasi, diṭṭhasutenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha na kathesi na bhaṇasi na dīpayasi na voharasi, ñāṇenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha nakathesi na bhaṇasi na dīpayasi na voharasīti na diṭṭhiyā na sutiyā na ñāṇena.

**Māgaņḍiyā**ti Bhagavā taṁ brāhmaṇaṁ nāmena ālapati. **Bhagavā**ti gāravādhivacanaṁ -pa- sacchikā paññatti yadidaṁ Bhagavāti Māgaṇḍiyāti Bhagavā.

Sīlabbatenāpi na suddhimāhāti sīlenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha na kathesi na bhaṇasi na dīpayasi na voharasi, vatenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha na kathesi na bhaṇasi na dīpayasi na voharasi, sīlabbatenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha na kathesi na bhaṇasi na dīpayasi na voharasīti sīlabbatenāpi na suddhimāha.

Adiṭṭhiyā assutiyā añāṇā, asīlatā abbatā nopi tenāti diṭṭhipi icchitabbā dasavatthukā sammādiṭṭhi "atthi dinnaṁ, atthi yiṭṭhaṁ, atthi hutaṁ, atthi sukatadukkaṭānaṁ¹ kammānaṁ phalaṁ vipāko, atthi ayaṁ loko, atthi paro loko, atthi mātā, atthi pitā, atthi sattā opapātikā, atthi loke samaṇabrāhmaṇā sammaggatā² sammāpaṭipannā, ye imañca lokaṁ parañca lokaṁ sayaṁ abhiññā sacchikatvā pavedentī"ti, savanampi icchitabbaṁ parato ghoso, Suttaṁ Geyyaṁ Veyyākaraṇaṁ Gāthā Udānaṁ Itivuttakaṁ Jātakaṁ Abbhutadhammaṁ Vedallaṁ, ñāṇampi icchitabbaṁ kammassakatañāṇaṁ saccānulomikañāṇaṁ³ abhiññāñāṇaṁ samāpattiñāṇaṁ, sīlampi icchitabbaṁ pātimokkhasaṁvaro, vatampi icchitabbaṁ aṭṭha dhutaṅgāni āraññikaṅgaṁ piṇḍapātikaṅgaṁ paṁsukūlikaṅgaṁ tecīvarikaṅgaṁ sapadānacārikaṅgaṁ khalupacchābhattikaṅgaṁ nesajjikaṅgaṁ yathāsanthatikaṅganti.

<sup>1.</sup> Sukaṭadukkaṭānam (Sī) Abhi 1. 241 piṭṭhepi.

<sup>2.</sup> Samaggatā (Ka)

<sup>3.</sup> Kammassakatam ñāṇam saccānulomikam ñāṇam (Sī, Ka) ñāṇavibhangepi.

Adiṭṭhiyā assutiyā añāṇā, asīlatā abbatā nopi tenāti nāpi sammādiṭṭhimattena, nāpi savanamattena, nāpi ñāṇamattena, nāpi sīlamattena, nāpi vatamattena ajjhattasantim patto hoti, nāpi vinā etehi dhammehi ajjhattasantim pāpuṇāti. Api ca sambhārā ime dhammā honti ajjhattasantim pāpuṇitum adhigantum phassitum sacchikātunti adiṭṭhiyā assutiyā añānā, asīlatā abbatā nopi tena.

Ete ca nissajja anuggahāyāti eteti kaṇhapakkhikānaṁ dhammānaṁ samugghātato pahānaṁ icchitabbaṁ, tedhātukesu kusalesu dhammesu atammayatā¹ icchitabbā, yato kaṇhapakkhiyā dhammā samugghātapahānena pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammā, tedhātukesu ca kusalesu dhammesu atammayatā hoti, ettāvatāpi na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisati. atha vā na gaṇhitabbā na parāmasitabbā nābhinivisitabbāti evampi ete ca nissajja anuggahāya. Yato taṇhā ca diṭṭhi ca māno ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammāti, ettāvatāpi na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisatīti evampi ete ca nissajja anuggahāya.

Yato puññābhisaṅkhāroca apuññābhisaṅkhāro ca āneñjābhisaṅkhāro ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammāti, ettāvatāpi na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisatīti evampi ete ca nissajja anuggahāya.

Santo anissāya bhavaṁ na jappeti santoti rāgassa samitattā santo, dosassa samitattā santo, mohassa samitattā santo, kodhassa. Upanāhassa. Makkhassa. Paļāsassa. Issāya. Macchariyassa. Māyāya. Sāṭheyyassa. Thambhassa. Sārambhassa. Mānassa. Atimānassa. Madassa. Pamādassa. Sabbakilesānaṁ. Sabbaduccaritānaṁ. Sabbadarathānaṁ. Sabbapariļāhānaṁ. Sabbasantāpānaṁ. Sabbākusalābhisaṅkhārānaṁ santattā samitattā vūpasamitattā vijjhātattā nibbutattā vigatattā paṭipassaddhattā santo upasanto vūpasanto nibbuto paṭipassaddhoti santo.

Anissāyāti dve nissayā taṇhānissayo ca diṭṭhinissayo ca -pa- ayaṁ taṇhānissayo -pa- ayaṁ diṭṭhinissayo. Taṇhānissayaṁ pahāya diṭṭhinissayaṁ paṭinissajjitvā cakkhuṁ anissāya, sotaṁ anissāya, ghānaṁ anissāya, jivhaṁ anissāya, kāyaṁ anissāya, manaṁ anissāya. Rūpe. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Kulaṁ. Gaṇaṁ. Āvāsaṁ. Lābhaṁ. Yasaṁ. Pasaṁsaṁ. Sukhaṁ. Cīvaraṁ. Piṇḍapātaṁ. Senāsanaṁ. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāraṁ. Kāmadhātuṁ. Rūpadhātuṁ. Arūpadhātuṁ. Kāmabhavaṁ. Rūpabhavaṁ. Arūpabhavaṁ. Saññābhavaṁ. Asaññābhavaṁ. Nevasaññānāsaññābhavaṁ. Ekavokārabhavaṁ. Catuvokārabhavaṁ. Pañcavokārabhavaṁ. Atītaṁ. Anāgataṁ. Paccuppannaṁ. Diṭṭhasutamutaviññātabbe dhamme anissāya aggaṇhitvā aparāmasitvā anabhinivisitvāti santo anissāya. . Bhavaṁ na jappeti kāmabhavaṁ na jappeyya, rūpabhavaṁ na jappeyya, arūpabhavaṁ na jappeyya nappajappeyya na abhijappeyyāti santo anissāya bhavaṁ na jappe. Tenāha Bhagavā—

Na diṭṭhiyā na sutiyā na ñāṇena, (Māgaṇḍiyāti Bhagavā,) Sīlabbatenāpi na suddhimāha.
Adiṭṭhiyā assutiyā añāṇā,
Asīlatā abbatā nopi tena.
Ete ca nissajja anuggahāya,
Santo anissāya bhavaṁ na jappeti.

75. \* No ce kira diṭṭhiyā na sutiyā na ñāṇena, (iti Māgaṇḍiyo,) Sīlabbatenāpi na suddhimāha. Adiṭṭhiyā assutiyā añāṇā, Asīlatā abbatā nopi tena. Maññāmahaṁ momuhameva dhammaṁ, Diṭṭhiyā eke paccenti suddhiṁ.

No ce kira diṭṭhiyā na sutiyā na ñāṇenāti diṭṭhiyāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha na kathesi na bhaṇasi na dīpayasi na voharasi, sutenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim. Diṭṭhasutenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim. Ñāṇenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha na kathesi

<sup>\*</sup> Khu 1. 410 pitthe.

na bhaṇasi na dīpayasi na voharasīti no ce kira diṭṭhiyā na sutiyā na ñāṇena.

**Iti Māgaņḍiyo**ti **itī**ti padasandhi -pa-. **Māgaṇḍiyo**ti tassa brāhmaṇassa nāmaṁ -pa- iti Māgandiyo.

Sīlabbatenāpi na suddhimāhāti sīlenāpi suddhim visuddhim parisuddhim -pa- vatenāpi suddhim visuddhim parisuddhim -pa- sīlabbatenāpi suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim nāha na kathesi na bhaṇasi na dīpayasi navoharasīti sīlabbatenāpi na suddhimāha.

Adiţṭhiyā assutiyā añāṇā, asīlatā abbatā nopi tenāti diṭṭhipi icchitabbāti evam bhaṇasi, savanampi icchitabbanti evam bhaṇasi, ñāṇampi icchitabbanti evam bhaṇasi, na sakkosi ekamsena anujānitum, napi sakkosi ekamsena paṭikkhipitunti adiṭṭhiyā assutiyā añāṇā, asīlatā abbatā nopi tena.

Maññāmahaṁ momuhameva dhammanti momūhadhammo ayaṁ tuyhaṁ bāladhammo mūļhadhammo aññāṇadhammo amarāvikkhepadhammoti evaṁ maññāmi evaṁ jānāmi evaṁ ājānāmi evaṁ vijānāmi evaṁ paṭivijānāmi evaṁ paṭivijjhāmīti maññāmahaṁ momuhameva dhammaṁ.

Diţţhiyā eke paccenti suddhinti suddhidiţṭhiyā eke samaṇabrāhmaṇā suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccenti, "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti diṭṭhiyā eke samaṇabrāhmaṇā suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccenti, "asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti diṭṭhiyā eke samaṇabrāhmaṇā suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccentīti diṭṭhiyā eke paccenti suddhim. Tenāha so brāhmaṇo—

No ce kira diṭṭhiyā na sutiyā na ñāṇena, (iti Māgaṇḍiyo,) Sīlabbatenāpi na suddhimāha.

Adiţţhiyā assutiyā añāṇā,

Asīlatā abbatā nopi tena.

Maññāmaham momuhameva dhammam,

Ditthiyā eke paccenti suddhinti.

76. \* Diṭṭhiñca¹ nissāyanupucchamāno, (Māgaṇḍiyāti Bhagavā,)
 Samuggahītesu pamohamāgā².
 Ito ca nāddakkhi aṇumpi saññaṁ,
 Tasmā tuvaṁ momuhato dahāsi.

**Diṭṭhiñca nissāyanupucchamāno**ti Māgaṇḍiyo brāhmaṇo diṭṭhiṁ nissāya diṭṭhiṁ pucchati, lagganaṁ nissāya lagganaṁ pucchati, bandhanaṁ nissāya bandhanaṁ pucchati, palibodhaṁ nissāya palibodhaṁ pucchati. . **Anupucchamāno**ti punappunaṁ pucchatīti diṭṭhiñca nissāyanupucchamāno.

**Māgaṇḍiyā**ti Bhagavā taṁ brāhmaṇaṁ nāmena ālapati. **Bhagavā**ti gāravādhivacanaṁ -pa- sacchikā paññatti yadidaṁ Bhagavāti Māgaṇḍiyāti Bhagavā.

Samuggahītesu pamohamāgāti yā sā diṭṭhi tayā gahitā parāmaṭṭhā abhiniviṭṭhā ajjhositā adhimuttā, tāyeva tvaṁ diṭṭhiyā mūļhosi pamūļhosi sammūļhosi mohaṁ āgatosi pamohaṁ āgatosi sammohaṁ āgatosi andhakāraṁ pakkhandosīti samuggahītesu pamohamāgā.

Ito ca nāddakkhi aņumpi saññanti ito ajjhattasantito vā paṭipadāto vā dhammadesanāto vā yuttasaññam pattasaññam lakkhaṇasaññam kāraṇasaññam ṭhānasaññam na paṭilabhati, kuto ñāṇanti, evampi ito ca nāddakkhi aṇumpi saññam. . Atha vā aniccam vā aniccasaññānulomam vā dukkham vā dukkhasaññānulomam vā anattam vā anattasaññānulomam vā saññuppādamattam vā sañjānitamattam vā na paṭilabhati kuto ñāṇanti, evampi ito ca nāddakkhi aṇumpi saññam.

Tasmā tuvam momuhato dahāsīti tasmāti tasmā tamkāraņā tamhetu tappaccayā tamnidānā momuhadhammato bāladhammato muļhadhammato aññānadhammato amarāvikkhepadhammato dahāsi passasi dakkhasi olokesi nijjhāyasi upaparikkhasīti tasmā tuvam momuhato dahāsi. Tenāha Bhagavā—

<sup>1.</sup> Ditthīsu (Sī, Syā, Ka) Khu 1. 410 pitthepi passitabbam. 2. Samohamāgā (Ka)

Diṭṭhiñca nissāyanupucchamāno, (Māgaṇḍiyāti Bhagavā,) Samuggahītesu pamohamāgā. Ito ca nāddakkhi aṇumpi saññaṁ, Tasmā tuyaṁ momuhato dahāsīti.

77. \* Samo visesī uda vā nihīno,Yo maññati so vivadetha tena.Tīsu vidhāsu avikampamāno,Samo visesīti na tassa hoti.

Samo visesī uda vā nihīno, yo maññati so vivadetha tenāti "sadisohamasmī"ti vā "seyyohamasmī"ti vā "hīnohamasmī"ti vā yo maññati, so tena mānena tāya diṭṭhiyā tena vā puggalena kalahaṁ kareyya bhaṇḍanaṁ kareyya viggahaṁ kareyya vivādaṁ kareyya medhagaṁ kareyya "na tvaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānāsi, ahaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānāmi, kiṁ tvaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānissasi, micchāpaṭipanno tvamasi, ahamasmi sammāpaṭipanno, sahitaṁ me, asahitaṁ te. Pure vacanīyaṁ pacchā avaca, pacchā vacanīyaṁ pure avaca, adhiciṇṇaṁ te viparāvattaṁ, āropito te vādo, niggahito tvamasi, cara vādappamokkhāya, nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti samo visesī uda vā nihīno, yo maññati so vivadetha tena.

Tīsu vidhāsu avikampamāno, samo visesīti na tassa hotīti yassetā tisso vidhā pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā. So tīsu vidhāsu na kampati na vikampati, avikampamānassa puggalassa "sadisohamasmī"ti vā "seyyohamasmī"ti vā "hīnohamasmī"ti vā na hotīti tīsu vidhāsu avikampamāno samo visesīti na tassa hoti. Tenāha Bhagavā—

Samo visesī uda vā nihīno, Yo maññati so vivadetha tena. Tīsu vidhāsu avikampamāno, Samo visesīti na tassa hotīti. 78. \* Saccanti so brāhmaņo kim vadeyya, Musāti vā so vivadetha kena. Yasmim samam visamam vāpi natthi, Sa kena vādam paṭisamyujeyya.

Saccanti so brāhmaņo kim vadeyyāti brāhmaņoti sattannam dhammānam bāhitattā brāhmaņo -pa- asito tādi pavuccate sa brahmā. Saccanti so brāhmaņo kim vadeyyāti "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti brāhmaņo kim vadeyya kim katheyya kim bhaņeyya kim dīpayeyya kim vohareyya. "Asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti brāhmaṇo kim vadeyya kim katheyya kim bhaṇeyya kim dīpayeyya kim vohareyyāti saccanti so brāhmano kim vadeyya.

Musāti vā so vivadetha kenāti brāhmaņo mayhamva saccam, tuyham musāti kena mānena, kāya diṭṭhiyā, kena vā puggalena kalaham kareyya bhaṇḍanam kareyya viggaham kareyya vivādam kareyya medhagam kareyya "na tvam imam dhammavinayam ājānāsi -pa- nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti musāti vā so vivadetha kena.

Yasmim samam visamam vāpi natthīti yasminti yasmim puggale arahante khīṇāsave "sadisohamasmī"ti māno natthi. "Seyyohamasmī"ti māno natthi, "hīnohamasmī"ti omāno natthi na santi na samvijjati nupalabbhati, pahīnam samucchinnam vūpasantam paṭipassaddham abhabbuppattikam ñāṇagginā daḍḍhanti yasmim samam visamam vāpi natthi.

Sa kena vādam paṭisamyujeyyāti so kena mānena kāya diṭṭhiyā kena vā puggalena vādam paṭisaññojeyya paṭibaleyya kalaham kareyya bhaṇḍanam kareyya viggaham kareyya vivādam kareyya medhagam kareyya "na tvam imam dhammavinayam ājānāsi -pa- nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti sa kena vādam paṭisamyujeyya. Tenāha Bhagavā—

Saccanti so brāhmaņo kim vadeyya, Musāti vā so vivadetha kena. Yasmim samam visamam vāpi natthi, Sa kena vādam paṭisamyujeyyāti. 79. \* Okam pahāya aniketasārī,Gāme akubbam muni santhavāni¹.Kāmehi ritto apurakkharāno,Katham na viggayha janena kayirā.

\* Atha kho Hāliddakāni² gahapati yenāyasmā Mahākaccāno tenupasaṅkami, upasaṅkamitvā āyasmantaṁ Mahākaccānaṁ abhivādetvā ekamantaṁ nisīdi, ekamantaṁ nisinno kho Hāliddakāni gahapati āyasmantaṁ Mahākaccānaṁ etadavoca—vuttamidaṁ bhante Kaccāna Bhagavatā aṭṭhakavaggiye Māgaṇḍiyapañhe—

"Okam pahāya aniketasārī, Gāme akubbam muni santhavāni. Kāmehi ritto apurekkharāno, Katham na viggayha janena kayirā"ti.

Imassa nu kho bhante Kaccāna Bhagavatā samkhittena bhāsitassa katham vitthārena attho daṭṭhabboti.

Rūpadhātu kho gahapati viññāṇassa oko rūpadhāturāgavinibaddhañca³ pana viññāṇaṁ "okasārī"ti vuccati. Vedanādhātu kho gahapati. Saññādhātu kho gahapati. Saṅkhāradhātu kho gahapati viññāṇassa oko saṅkhāradhāturāgavinibaddhañca pana viññāṇaṁ "okasārī"ti vuccati. Evaṁ kho gahapati okasārī hoti.

Kathañca gahapati anokasārī hoti, rūpadhātuyā kho gahapati yo chando yo rāgo yā nandī yā taṇhā ye upāyupādānā<sup>4</sup> cetaso adhiṭṭhānābhinivesānusayā, te Tathāgatassa pahīnā ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammā, tasmā Tathāgato "anokasārī"ti vuccati. Vedanādhātuyā kho gahapati. Saññādhātuyā kho gahapati. Saňkhāradhātuyā kho gahapati. Viññāṇadhātuyā kho gahapati yo chando yo rāgo yā nandī yā taṇhā ye upāyupādāna cetaso adhiṭṭhānābhinivesānusayā,

<sup>\*</sup> Khu 1. 411; Sam 2. 8 pitthesu.

<sup>1.</sup> Sandhavāni (Ka)

<sup>2.</sup> Haliddakānī (Sī)

<sup>3.</sup> Rāgavinibandhañca (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Upayupādānā (Ka)

te Tathāgatassa pahīnā ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammā, tasmā Tathāgato "anokasārī"ti vuccati. Evaṁ kho gahapati anokasārī hoti.

Kathañca gahapati niketasārī hoti, rūpanimittaniketavisāravinibandhā kho gahapati "niketasārī"ti vuccati. Saddanimitta. Gandhanimitta. Rasanimitta. Phoṭṭhabbanimitta. Dhammanimittaniketavisāravinibandhā kho gahapati "niketasārī"ti vuccati. Evam kho gahapati niketasārī hoti.

Kathañca gahapati aniketasārī hoti, rūpanimittaniketavisāravinibandhā kho gahapati Tathāgatassa pahīnā ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvamkatā āyatim anuppādadhammā, tasmā Tathāgato "aniketasārī"ti vuccati. Saddanimitta. Gandhanimitta. Rasanimitta. Phoṭṭhabbanimitta. Dhammanimittaniketavisāravinibandhā kho gahapati Tathāgatassa pahīnā ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvamkatā āyatim anuppādadhammā, tasmā Tathāgato "aniketasārī"ti vuccati. Evam kho gahapati aniketasārī hoti.

Kathañca gahapati gāme santhavajāto hoti, idha gahapati ekacco bhikkhu gihīhi samsaṭṭho viharati sahanandī sahasokī sukhitesu sukhito dukkhitesu dukkhito uppannesu kiccakaraṇīyesu attanā voyogam āpajjati. Evam kho gahapati gāme santhavajāto hoti.

Kathañca gahapati gāme na santhavajāto hoti, idha gahapati ekacco bhikkhu gihīhi asamsaṭṭho viharati na sahanandī na sahasokī na sukhitesu sukhito na dukkhitesu dukkhito uppannesu kiccakaraṇīyesu na attanā voyogam āpajjati. Evam kho gahapati gāme na santhavajāto hoti.

Kathañca gahapati kāmehi aritto hoti, idha gahapati ekacco bhikkhu kāmesu avītarāgo hoti avigatacchando avigatapemo avigatapipāso avigatapariļāho avigatataņho. Evam kho gahapati kāmehi aritto hoti.

Kathañca gahapati kāmehi ritto hoti, idha gahapati ekacco bhikkhu kāmesu vītarāgo hoti vigatacchando vigatapemo vigatapipāso vigatapariļāho vigatataņho. Evam kho gahapati kāmehi ritto hoti.

Kathañca gahapati purakkharāno hoti, idha gahapati ekaccassa bhikkhuno evam hoti \* "evamrūpo siyam anāgatamaddhānan"ti "evamvedano siyam. Evamsañño siyam. Evamsankhāro siyam. Evamviññāno siyam anāgatamaddhānan"ti evam kho gahapati purakkharāno hoti.

Kathañca gahapati apurakkharāno hoti, idha gahapati ekaccassa bhikkhuno na evam hoti "evamrūpo siyam anāgatamaddhānan"ti "evamvedano siyam. Evamsañño siyam. Evamsankhāro siyam. Evamviññāno siyam anāgatamaddhānan"ti evam kho gahapati apurakkharāno hoti.

Kathañca gahapati kathaṁ viggayha janena kattā hoti, idha gahapati ekacco evarūpiṁ kathaṁ kattā hoti "na tvaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānāsi, ahaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānāmi, kiṁ tvaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānissasi, micchāpaṭipanno tvamasi, ahamasmi sammāpaṭipanno, sahitaṁ me, asahitaṁ te, pure vacanīyaṁ pacchā avaca, pacchā vacanīyaṁ pure avaca, adhiciṇṇaṁ te viparāvattaṁ, āropito te vādo, niggahito tvamasi, caravādappamokkhāya, nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti. Evaṁ kho gahapati kathaṁ viggayha janena kattā hoti.

Kathañca gahapati kathaṁ na viggayha janena kattā hoti, idha gahapati ekacco na evarūpiṁ kathaṁ kattā hoti "na tvaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānāsi -pa- nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti. Evaṁ kho gahapati na viggayha janena kattā hoti. Iti kho gahapati yaṁ taṁ vuttaṁ Bhagavatā aṭṭhakavaggiye Māgaṇḍiyapañhe—

"Okam pahāya aniketasārī, Gāme akubbam muni santhavāni. Kāmehi ritto apurakkharāno, Katham na viggayha janena kariyā"ti. Imassa kho gahapati Bhagavatā samkhittena bhāsitassa evam vitthārena attho daṭṭhabboti. Tenāha Bhagavā—

Okam pahāya aniketasārī, Gāme akubbam muni santhavāni. Kāmehi ritto apurakkharāno, Katham na viggayha janena kariyāti.

80. \* Yehi vivitto vicareyya loke,

Na tāni uggayha vadeyya nāgo.

Elambujam kaṇḍakavārijam¹ yathā,

Jalena paṅkena canūpalittam.

Evam munī santivādo agiddho,

Kāme ca loke ca anūpalitto.

Yehi vivitto vicareyya loketi yehīti yehi diṭṭhigatehi. Vivittoti kāyaduccaritena ritto vivitto pavivitto, vacīduccaritena. Manoduccaritena. Rāgena -pa- sabbākusalābhisaṅkhārehi ritto vivitto pavivitto. . Vicareyyāti vicareyya vihareyya iriyeyya vatteyya pāleyya yapeyya yāpeyya. . Loketi manussaloketi yehi vivitto vicareyya loke.

Na tāni uggayha vadeyya nāgoti nāgoti āgum na karotīti nāgo, na gacchatīti nāgo, nāgacchatīti nāgo. Katham āgum na karotīti nāgo, **āgū** vuccanti pāpakā akusalā dhammā samkilesikā ponobhavikā sadarā dukkhavipākā āyatim jātijarāmaraņiyā.

+ Āgum na karoti kiñci loke, (Sabhiyāti Bhagavā,)
 Sabbasaññoge visajja bandhanāni.
 Sabbattha na sajjatī vimutto,
 Nāgo tādi pavuccate tathattā.

Evam āgum na karotīti nāgo.

<sup>\*</sup> Khu 1. 411 pitthe.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Khu 1. 359; Khu 8. 83 piṭṭhesupi.

<sup>1.</sup> Kaṇḍakam vārijam (Sī)

Katham na gacchatīti nāgo, na chandāgatim gacchati, na dosogatim gacchati, na mohāgatim gacchati, na bhayāgatim gacchati, na rāgavasena gacchati, na dosavasena gacchati, na mohavasena gacchati, na mānavasena gacchati, na diṭṭhivasena gacchati, na uddhaccavasena gacchati, na vicikicchāvasena gacchati, nānusayavasena gacchati, na vaggehi dhammehi yāyati nīyati vuyhati samharīyati. Evam na gacchatīti nāgo.

Katham nāgacchatīti nāgo, sotāpattimaggena ye kilesā pahīnā, te kilese na puneti na pacceti na pacchāgacchati. Sakadāgāmimaggena. Anāgāmimaggena. Arahattamaggena ye kilesā pahīnā. Te kilese na puneti na pacceti na paccāgacchati. Evam nāgacchatīti nāgo.

Na tāni uggayha vadeyya nāgoti nāgo na tāni diṭṭhigatāni gahetvā uggahetvā gaṇitvā parāmasitvā abhinivisitvā vadeyya katheyya bhaṇeyya dīpayeyya vohareyya, "sassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti vadeyya katheyya bhaṇeyya dīpayeyya vohareyyāti na tāni uggayha vadeyya nāgo.

Elambujam kaṇḍakavārijam yathā, jalena paṅkena canūpalittanti elam vuccati udakam, ambujam vuccati padumam, kaṇḍako vuccati kharadaṇḍo, vāri vuccati udakam, vārijam vuccati padumam vārisambhavam, jalam vuccati udakam, paṅko vuccati kaddamo, yathā padumam vārijam vārisambhavam jalena ca paṅkena ca na limpati na palimpati na upalimpati, alittam asamlittam anupalittanti elambujam kaṇḍakavārijam yathā, jalena paṅkena canūpalittam.

Evam munī santivādo agiddho, kāme ca loke ca anupalittoti evanti opammasampaṭipādanam. Munīti monam vuccati ñāṇam -pasamgajālamaticca so muni. Santivādoti santivādo munī tāṇavādo leṇavādo saraṇavādo abhayavādo accutavādo amatavādo nibbānavādoti evam muni santivādo. . Agiddhoti gedho vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Yasseso gedho pahīno samucchinno vūpasanto paṭipassaddho abhabbuppattiko ñāṇagginā daḍḍho, so vuccati agiddho. So rūpe agiddho, sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Kule. Gaṇe. Āvāse. Lābhe. Yase. Pasamsāya. Sukhe. Cīvare.

Piṇḍapāte. Senāsane. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāre. Kāmadhātuyā. Rūpadhātuyā. Arūpadhātuyā. Kāmabhave. Rūpabhave. Arūpabhave. Saññābhave. Asaññābhave. Nevasaññānāsaññābhave. Ekavokārabhave. Catuvokārabhave. Pañcavokārabhave. Atīte. Anāgate. Paccuppanne. Diṭṭha suta muta viññātabbesu dhammesu agiddho agadhito amucchito anajjhosanno¹ vītagedho vigatagedho cattagedho vantagedho muttagedho paḥīnagedho paṭinissaṭṭhagedho, vitarāgo vigatarāgo cattarāgo vantarāgo muttarāgo paḥīnarāgo paṭinissaṭṭharāgo nicchāto nibbuto sītibhūto sukhappaṭisaṁvedī brahmabhūtena attanā viharatīti evaṁ muni santivādo agiddho.

Kāme ca loke ca anūpalittoti kāmāti udānato dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca -pa- ime vuccanti vatthukāmā -pa- ime vuccanti kilesakāmā. Loketi apāyaloke manussaloke devaloke, khandhaloke dhātuloke āyatanaloke. Lepāti dve lepā taṇhālepo ca diṭṭhilepo ca -pa- ayaṁ taṇhālepo -pa- ayaṁ diṭṭhilepo. Muni taṇhālepaṁ pahāya diṭṭhilepaṁ paṭinissajjitvā kāme ca loke ca na limpati na palimpati na upalimpati, alitto apalitto anupalitto nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti evaṁ muni santivādo agiddho, kāme ca loke ca anūpalitto, tenāha Bhagavā—

Yehi vivitto vicareyya loke, Na tāni uggayha vadeyya nāgo. Elambujam kaṇḍakavārijam yathā, Jalena paṅkena canūpalittam. Evam muni santivādo agiddho, Kāme ca loke ca anūpalittoti.

81. Na vedagū diṭṭhiyāyako² na mutiyā,Sa mānameti na hi tammayo so.Na kammunā nopi sutena neyyo,Anūpanīto sa nivesanesu.

jātijarāmaranivā.

Na vedagū diṭṭhiyāyako na mutiyā, samānametīti nāti paṭikkhepo.

\* Vedagūti vedo vuccati catūsu maggesu ñāṇam, paññā paññindriyam paññābalam dhammavicayasambojjhango vīmamsā vipassanā sammādiṭṭhi. Tehi vedehi jātijarāmaraṇassa antagato antappatto, koṭigato koṭippatto pariyantagato pariyantappatto, vosānagato vosānappatto, tāṇagato tāṇappatto, leṇagato leṇappatto, saraṇagato saraṇappatto, abhayagato abhayappatto, accutagato accutappatto, amatagato amatappatto, nibbānagato nibbānappatto, vedānam vā antam gatoti vedagū, vedahi vā antam gatoti vedagū, sattannam vā dhammānam viditattā vedagū, sakkāyadiṭṭhi viditā hoti, vicikicchā viditā hoti, sīlabbataparāmāso vidito hoti, rāgo vidito hoti, doso vidito hoti, moho vidito hoti, māno vidito hoti, viditāssa honti pāpakā akusalā dhammā samkilesikā ponobhavikā sadarā dukkhavipākā āyatim

Vedāni viceyya kevalāni, (Sabhiyāti Bhagavā,)
 Samaṇānam yānīdhatthi brāhmaṇānam.
 Sabbavedanāsu vītarāgo,
 Sabbam vedamaticca vedagū soti.

Na diṭṭhiyāti tassa dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni. So diṭṭhiyā na yāyati na nīyati na vuyhati na samharīyati. Napi tam diṭṭhigatam sārato pacceti na paccāgacchatīti na vedagū diṭṭhiyā. . Na mutiyāti mutarūpena vā parato ghosena vā mahājanasammutiyā vā mānam neti na upeti na upagacchati na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisatīti na vedagū diṭṭhiyāyako na mutiyā sa mānameti.

Na hi tammayo soti na taṇhāvasena diṭṭhivasena tammayo hoti tapparamo tapparāyaṇo. Yato taṇhā ca diṭṭhi ca māno cassa pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammā. Ettāvatā na tammayo hoti na tapparamo na tapparāyaṇoti sa mānameti na hi tammayo so.

<sup>\*</sup> Khu 8. 87 pitthepi.

Na kammunā nopi sutena neyyoti na kammunāti puññābhisaṅkhārena vā apuññābhisaṅkhārena vā āneñjābhisaṅkhārena vā na yāyati na nīyati na vuyhati na saṁharīyatīti na kammunā. . Nopi sutena neyyoti sutasuddhiyā vā parato ghosena vā mahājanasammutiyā vā na yāyati na nīyati na vuyhati na saṁharīyatīti na kammunā nopi sutena neyyo.

Anūpanīto sa nivesanesūti upayāti dve upayā taṇhūpayo ca diṭṭhūpayo ca -pa- ayaṁ taṇhūpayo -pa- ayaṁ diṭṭhūpayo. Tassa taṇhūpayo pahīno, diṭṭhūpayo paṭinissaṭṭho. Taṇhūpayassa pahīnattā, diṭṭhūpayassa paṭinissaṭṭhattā so nivesanesu anupanīto anupalitto anupagato anajjhosito anadhimutto nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti anupanīto sa nivesanesu. Tenāha Bhagavā—

Na vedagū diṭṭhiyāyako na mutiyā, Sa mānameti na hi tammayo so. Na kammunā nopi sutena neyyo, Anupanīto sa nivesanesūti.

82. \* Saññāvirattassa na santi ganthā,
Paññāvimuttassa na santi mohā.
Saññañca diṭṭhiñca ye aggahesum,
Te ghaṭṭayantā¹ vicaranti loke.

Saññāvirattassa na santi ganthāti yo samathapubbaṅgamaṁ ariyamaggaṁ bhāveti, tassa ādito upādāya ganthā vikkhambhitā honti, arahatte patte arahato ganthā ca mohā ca nīvaraṇā ca kāmasaññā byāpādasaññā vihiṁsāsaññā diṭṭhisaññā ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammāti saññāvirattassa na santi ganthā.

**Paññāvimuttassa na santi mohā**ti yo vipassanāpubbaṅgamaṁ ariyamaggaṁ bhāveti, tassa ādito upādāya mohā vikkhambhitā honti,

arahatte patte arahato mohā ca ganthā ca nīvaraṇā ca kāmasaññā byāpādasaññā vihimsāsaññā diṭṭhisaññā ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvamkatā āyatim anuppādadhammāti paññāvimuttassa na santi mohā.

Saññañca diṭṭhiñca ye aggahesuṁ, te ghaṭṭayantā vicaranti loketi ye saññaṁ gaṇhanti kāmasaññaṁ byāpādasaññaṁ vihiṁsāsaññaṁ, te saññāvasena ghaṭṭenti saṁghaṭṭenti. Rājānopi rājūhi vivadanti, khattiyāpi khattiyehi vivadanti, brāhmaṇāpi brāhmaṇehi vivadanti, gahapatīpi gahapatīhi vivadanti, mātāpi puttena vivadati, puttopi mātarā vivadati, pitāpi puttena vivadati, puttopi pitarā vivadati, bhātāpi bhātarā vivadati, bhaginīpi bhaginiyā vivadati, bhatāpī bhaginiyā vivadati, bhaginīpi bhātarā vivadati, sahāyopi sahāyena vivadati. Te tattha kalahaviggahavivādamāpannā aññamañnaṁ pāṇīhipi upakkamanti, leḍḍūhipi¹ upakkamanti, daṇḍehipi upakamanti, satthehipi upakkamanti. Te tattha maraṇampi nigacchanti maraṇamattampi dukkhaṁ. Ye diṭṭhiṁ gaṇhanti "sassato loko"ti vā -pa-"neva hoti na na hoti tathāgato paraṁ maraṇā"ti vā, te diṭṭhivasena ghaṭṭenti saṁghaṭṭenti, satthārato satthāraṁ ghaṭṭenti, dhammakkhānato dhammakkhānaṁ ghaṭṭenti, gaṇato gaṇaṁ ghaṭṭenti, diṭṭhiyā diṭṭhi ghaṭṭenti, paṭipadāya paṭipadaṁ ghaṭṭenti, maggato maggaṁ ghaṭṭenti.

Atha vā te vivadanti, kalaham karonti, bhaṇḍanam karonti, viggaham karonti, vivādam karonti, medhagam karonti "na tvam imam dhammavinayam ājānāsi -pa- nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti. Tesam abhisankhārā appahīnā, abhisankhārānam appahīnattā gatiyā ghaṭṭenti, niraye ghaṭṭenti, tiracchānayoniyā ghaṭṭenti, pettivisaye ghaṭṭenti, manussaloke ghaṭṭenti, devaloke ghaṭṭenti, gatiyā gatim. Upapattiyā upapattim. Paṭisandhiyā paṭisandhim. Bhavena bhavam. Samsārena samsāram. Vaṭṭena vaṭṭam ghaṭṭenti samghaṭṭenti vadanti vicaranti viharanti iriyanti vattenti pālenti yapenti yāpenti. **Loke**ti apāyaloke -pa- āyatanaloketi saññañca diṭṭhiñca ye aggahesum, te ghaṭṭayantā vicaranti loke. Tenāha Bhagavā—

Saññavirattassa na santi gantha, Paññavimuttassa na santi mohā. Saññañca diṭṭhiñca ye aggahesum, Ke ghaṭṭayantā vicaranti loketi.

Māgaņdiyasuttaniddeso navamo.

## 10. Purābhedasuttaniddesa

Atha Purābhedasuttaniddesam vakkhati—

83. \* Kathamdassī kathamsīlo, upasantoti vuccati.

Tam me Gotama pabrūhi, pucchito uttamam naram.

Kathamdassī kathamsīlo, upasantoti vuccatiti kathamdassīti kīdisena dassanena samannāgato kimsanthitena kimpakārena kimpatibhāgenāti kathamdassī. . Kathamsīloti kīdisena sīlena samannāgato kimsanthitena kimpakārena kimpatibhāgenāti kathamdassī kathamsīlo. . Upasantoti vuccatīti santo upasanto vūpasanto nibbuto patipassaddhoti vuccati pavuccati kathīyati bhanīyati dīpīyati voharīyati. . Kathamdassīti adhipaññam pucchati, kathamsīloti adhisīlam pucchati. Upasantoti adhicittam pucchatīti kathamdassī kathamsīlo upasantoti vuccati.

Taṁ me Gotama pabrūhīti tanti yaṁ pucchāmi, yaṁ yācāmi, yaṁ ajjhesāmi, yaṁ pasādemi. Gotamāti so nimmito Buddhaṁ Bhagavantaṁ gottena ālapati. Pabrūhīti brūhi ācikkha desehi paññapehi paṭṭhapehi vivara vibhaja uttānīkarohi pakāsehīti taṁ me Gotama pabrūhi.

Pucchito uttamam naranti pucchitoti puttho pucchito yacito ajjhesito pasadito. Uttamam naranti aggam settham visittham pamokkham uttamam pavaram naranti pucchito uttamam naram. Tenaha so nimmito—

Kathamdassī kathamsīlo, upasantoti vuccati. Tam me Gotama pabrūhi, pucchito uttamam naranti. 84. \* Vītataṇho purābhedā, (iti Bhagavā,)
Pubbamanta'manissito.
Vemajjhe nupasaṅkheyyo,
Tassa natthi purakkhataṁ.

Vītataņho purābhedāti purā kāyassa bhedā, purā attabhāvassa bhedā purā kaļevarassa nikkhepā purā jīvitindriyassa upacchedā vītataņho vigatataņho cattataņho vantataņho muttataņho pahīnataņho paṭinissaṭṭhataṇho, vītarāgo vigatarāgo cattarāgo vantarāgo muttarāgo paḥīnarāgo paṭinissaṭṭharāgo, nicchāto nibbuto sītibhūto sukhappaṭisaṃvedī brahmabhūtena attanā viharati.

Bhagavāti gāravādhivacanam. Api ca bhaggarāgoti Bhagavā, bhaggadosoti Bhagavā, bhaggamohoti Bhagavā, bhaggamānoti Bhagavā, bhaggaditthīti Bhagavā, bhaggatanhoti Bhagavā, bhaggakilesoti Bhagavā, bhaji vibhaji pavibhaji dhammaratananti Bhagavā, bhavānam antakaroti Bhagavā, bhāvitakāyo bhāvitasīlo bhāvitacitto bhāvitapañnoti Bhagavā, bhaji vā Bhagavā araññavanapatthāni pantāni senāsanāni appasaddāni appanigghosāni vijanavātāni manussarāhasseyyakāni patisallānasāruppānīti Bhagavā. Bhāgī vā Bhagavā cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkharānanti Bhagavā. Bhāgī vā Bhagavā attharasassa dhammarasassa vimuttirasassa adhisīlassa adhicittassa adhipaññāyāti Bhagavā. Bhāgī vā Bhagavā catunnam jhānānam catunnam appamaññānam catunnam arūpasamāpattīnanti Bhagavā. Bhāgī vā Bhagavā atthannam vimokkhānam atthannam abhibhāyatanānam navannam anupubbavihārasamāpattīnanti Bhagavā. Bhāgī vā Bhagavā dasannam paññābhāvanānam dasannam kasinasamāpattīnam ānāpānassatisamādhissa asubhasamāpattivāti Bhagavā. Bhāgī vā Bhagavā catunnam satipatthānānam catunnam sammappadhānānam catunnam iddhipādānam pañcannam indriyānam pañcannam balānam sattannam bojjhangānam ariyassa atthangikassa maggassati Bhagava. Bhaga va Bhagava dasannam Tathāgatabalānam catunnam vesārajjānam catunnam paţisambhidānam channam abhiññanam channam Buddhadhammananti Bhagava. Bhagavati netam nāmam mātarā katam, na pitarā katam, na bhātarā katam, na bhaginiyā katam, na mittāmaccehi katam, na ñātisālohitehi

katam, na samaṇabrāhmaṇehi katam, na devatāhi katam, vimokkhantikametam Buddhānam Bhagavantānam bodhiyā mūle saha sabbaññutañāṇassa paṭilābhā sacchikā paññātti yadidam Bhagavāti vītataṇho purābhedāti Bhagavā.

Pubbamantamanissitoti pubbanto vuccati atīto addhā. Atītam addhānam ārabbha tanhā pahīnā, ditthi patinissatthā, tanhāya pahīnattā, ditthiyā patinissatthattā evampi pubbamantamanissito. . Atha vā \* "evamrūpo ahosim atītamaddhānan"ti tattha nandim na samannāneti, "evam vedano ahosim. Evamsañño ahosim. Evamsankhāro ahosim. Evamviññāno ahosim atītamaddhānan"ti tattha nandim na samannāneti, evampi pubbamantamanissito. . Atha vā iti me cakkhu<sup>1</sup> ahosi atītamaddhānam, iti rūpāti, tattha na chandarāgapatibaddham hoti viññānam, na chandarāgapatibaddhattā viññānassa na tadabhinandati, na tadabhinandanto evampi pubbamantamanissito. Iti me sotam ahosi atītamaddhānam, iti saddāti. Iti me ghānam ahosi atītamaddhānam, iti gandhāti. Iti me jivhā ahosi atītamaddhānam, iti rasāti. Iti me kāyo ahosi atītamaddhānam, iti photthabbati. Iti me mano ahosi atītamaddhanam, iti dhammati tattha na chandarāgapatibaddham hoti viññānam. Na chandarāgapatibaddhattā viññanassa na tadabhinandati, na tadabhinandanto evampi pubbamantamanissito. . Atha vā yāni tāni pubbe mātugāmena saddhim hasitalapitakīlitāni na tadassādeti, na tam nikāmeti, na ca tena vittim āpajjati evampi pubbamantamanissito.

Vemajjhe nupasankheyyoti vemajjham vuccati paccuppanno addhā. Paccuppannam addhānam ārabbha taṇhā pahīnā, diṭṭhi paṭinissaṭṭhā, taṇhāya pahīnattā, diṭṭhiyā paṭinissaṭṭhattā rattoti nupasankheyyo, duṭṭhoti nupasankheyyo, mūṭhoti nupasankheyyo, vinibaddhoti nupasankheyyo, parāmaṭṭhoti nupasankheyyo, vikkhepagatoti nupasankheyyo, aniṭṭhangatoti nupasankheyyo, thāmagatoti nupasankheyyo. Te abhisankhārā pahīnā, abhisankhārānam pahīnattā gatiyā nupasankheyyo "nerayiko"ti vā "tiracchānayoniko"ti vā "pettivisayiko"ti vā "manusso"ti

<sup>\*</sup> Ma 3. 226 pitthe.

vā "devo"ti vā "rūpī"ti vā "arūpī"ti vā "saññī"ti vā "asaññī"ti vā "nevasaññīnāsaññī"ti vā. So hetu natthi, paccayo natthi, kāraṇaṁ natthi, yena saṅkhaṁ gaccheyyāti vemajjhe nupasaṅkheyyo.

Tassa natthi purakkhatanti tassāti arahato khīnāsavassa. Purekkhārāti dve purekkhārā tanhāpurekkhāro ca ditthipurekkhāro ca -pa- ayam tanhāpurekkhāro -pa- ayam ditthipurekkhāro. Tassa tanhāpurekkhāro pahīno, ditthipurekkhāro patinissattho, tanhāpurekkhārassa pahīnattā, ditthipurekkhārassa patinissatthattā na tanham vā ditthim vā purato katvā carati, na tanhādhajo, na tanhādhipateyyo, na ditthidhajo, na ditthiketu, na ditthādhipateyyo, na tanhāya vā ditthiyā vā parivārito carati, evampi tassa natthi purakkhatam. . Atha vā \* "evamrūpo siyam anāgatamaddhānan"ti tattha nandim na samannāneti, "evamvedano siyam. Evamsañño siyam. Evamsankhāro siyam. Evamviññāno siyam anāgatamaddhānan"ti tattha nandim na samannāneti. Evampi tassa natthi purakkhatam. . Atha vā + "iti me cakkhu siyā anāgatamaddhānam, iti rūpā"ti appatiladdhassa patilābhāya cittam na panidahati, cetaso appanidhānappaccayā na tadabhinandati, na tadabhinandanto evampi tassa natthi purakkhatam. "Iti me sotam siyā anāgatamaddhānam, iti saddā"ti. "Iti me ghānam siyā anāgatamaddhānam, iti gandhā"ti. "Iti me jivhā siyā anāgatamaddhānam, iti rasā"ti. "Iti me kāyo siyā anāgatamaddhānam, iti photthabbā"ti. "Iti me mano siyā anāgatamaddhānam, iti dhammā"ti appatiladdhassa patilābhāya cittam na panidahati, cetaso appanidhānappaccayā na tadabhinandati, na tadabhinandanto evampi tassa natthi purakkhatam. . Atha vā "imināham sīlena vā vatena vā tapena vā brahmacariyena vā devo vā bhavissāmi devaññataro"ti vā appatiladdhassa patilābhāya cittam na panidahati, cetaso appanidhānappaccayā na tadabhinandati, na tadabhinandanto evampi tassa natthi purakkhatam. Tenāha Bhagavā—

> Vītataṇho purābhedā, (iti Bhagavā,) Pubbamantamanissito. Ve majjhe nupasaṅkheyyo, Tassa natthi purakkhatanti.

## 85. \* Akkodhano asantāsī, avikatthī akukkuco. Mantabhānī anuddhato, sa ve vācāyato muni.

Akodhano asantāsīti akkodhanoti yam hi kho vuttam. Api ca kodho tāva vattabbo. Dasahākārehi kodho jāyati + "anattham me acarī"ti kodho jāyati, "anattham me caratī"ti "kodho jāyati, "anattham me carissatī"ti kodho jāyati. "Piyassa me manāpassa anattham acari. Anattham carati. Anattham carissatī"ti kodho jāyati, "appiyassa me amanāpassa attham acari. Attham carati. Attham carissatī"ti kodho jāyati, aṭṭhāne vā pana kodho jāyati. Yo evarūpo cittassa āghāto paṭighāto paṭigham paṭivirodho kopo pakopo sampakopo doso padoso sampadoso cittassa byāpatti manopadoso kodho kujjhanā kujjhitattam doso dussanā dussitattam byāpatti byāpajjanā byāpajjitattam virodho paṭivirodho caṇḍikkam asuropo¹ anattamanatā cittassa. Ayam vuccati kodho.

Api ca kodhassa adhimattaparittatā veditabbā, atthi kañci² kālaṁ kodho cittāvilakaraṇamatto hoti, na ca tāva mukhakulānavikulāno hoti. Atthi kañci kālaṁ kodho mukhakulānavikulānamatto hoti, na ca tāva hanusañcopano hoti. Atthi kañci kālaṁ kodho hanusañcopanamatto hoti, na ca tāva pharusavācaṁ nicchāraṇo³ hoti. Atthi kañci kālaṁ kodho pharusavācaṁ nicchāraṇamatto hoti, na ca tāva disāvidisānuvilokano hoti. Atthi kañci kālaṁ kodho disāvidisānuvilokanamatto hoti, na ca tāva daṇḍasatthaparāmasano hoti. Atthi kañci kālaṁ kodho daṇḍasatthaparāmasanamatto hoti, na ca tāva daṇḍasattha-abbhukkiraṇo hoti. Atthi kañci kālaṁ kodho daṇḍasattha-abhinipātano hoti. Atthi kañci kālaṁ kodho daṇḍasattha-abhinipātamatto hoti, na ca tāva chinnavicchinnakaraṇo hoti. Atthi kañci kālaṁ kodho chinnavicchikaraṇamatto hoti, na ca tāva sambhañjanapalibhañjano hoti. Atthi kañci kālaṁ

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Abhi 1. 224; Abhi 2. 405; Am 3. 375 pitthesu.

<sup>1.</sup> Assuropo (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Kiñci (Ka)

<sup>3.</sup> Pharusavācanicchāraņo (Syā) Khu 8. 68 pitthepi.

kodho sambhañjanapalibhañjanamatto hoti, na ca tāva aṅgamaṅga-apakaḍḍhano hoti, atthi kañci kālaṁ kodho aṅgamaṅga-apakaḍḍhanamatto hoti, na ca tāva jīvitāvoropano¹ hoti. Atthi kañci kālaṁ kodho jīvitāvoropanamatto hoti, na ca tāva sabbacāgapariccāgāya saṇṭhito hoti. Yato kodho parapuggalaṁ ghātetvā attānaṁ ghāteti, ettāvatā kodho paramussadagato paramavepullappatto hoti. Yassa so kodho pahīno samucchinno vūpasanto paṭipassaddho abhabbuppattiko ñāṇagginā daḍḍho, so vuccati akkodhano kodhassa pahīnattā akkodhano, kodhavatthussa pariññātattā akkodhano, kodhahetussa upacchinnattā akkodhanoti akkodhano.

Asantāsīti idhekacco tāsī hoti uttāsī parittāsī, so tasati uttasati parittasati bhāyati santāsam āpajjati. Kulam vā na labhāmi, gaṇam vā na labhāmi, āvāsam vā na labhāmi, lābham vā na labhāmi, yasam vā na labhāmi, pasamsam vā na labhāmi, sukham vā na labhāmi, cīvaram vā na labhāmi, piṇḍapātam vā na labhāmi, senāsanam vā na labhāmi, gilānapaccayabhesajjaparikkhāram vā na labhāmi, gilānupaṭṭhākam vā na labhāmi, "appaññātomhī"ti tasati uttasati parittasati bhāyati santāsam āpajjati.

Idha bhikkhu asantāsī hoti anuttāsī aparittāsī, so na tasati na uttasati na parittasati na bhāyati na santāsaṁ āpajjati. Kulaṁ vā na labhāmi, gaṇaṁ vā na labhāmi, āvāsaṁ vā na labhāmi, lābhaṁ vā na labhāmi, yasaṁ vā na labhāmi, pasaṁsaṁ vā na labhāmi, sukhaṁ vā na labhāmi, cīvaraṁ vā na labhāmi, piṇḍapātaṁ vā na labhāmi, senāsanaṁ vā na labhāmi, gilānapaccayabhesajjaparikkhāraṁ vā na labhāmi, gilānupaṭṭhākaṁ vā na labhāmi, "appaññātomhī"ti na tasati na uttasati na parittasati na bhāyati na santāsaṁ āpajjatīti akkodhano asantāsī.

**Avikatthī akukkuco**ti idhekacco katthī hoti vikatthī, so katthati vikatthati "ahamasmi sīlasampanno"ti vā "vatasampanno"ti vā "sīlabbatasampanno"ti vā jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā

vannapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjātthānena vā sutena vā patibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunā "uccā kulā pabbajito"ti vā "mahākulā pabbajito"ti vā "mahābhogakulā pabbajito"ti vā "ulārabhogakulā pabbajito"ti vā "ñāto yasassī gahatthapabbajitānan"ti vā "lābhimhi cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti vā, "suttantiko"ti vā "vinayadharo"ti vā "dhammakathiko"ti vā, "āraññiko"ti vā "pindapātiko"ti vā "pamsukūliko"ti vā "tecīvariko"ti vā "sapadānacāriko"ti vā "khalupacchābhattiko"ti vā "nesajjiko"ti vā "yathāsanthatiko"ti vā, "pathamassa jhānassa lābhī"ti vā "dutiyassa jhānassa lābhī"ti vā "tatiyassa jhānassa lābhī"ti vā "catutthassa jhānassa lābhī"ti vā "ākāsānañcāyatanasamāpattiyā. Viññānañcāyatanasamāpattiyā. Ākiñcaññāyatanasamāpattiyā. Nevasaññānāsaññāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā katthati vikatthati. Evam na katthati na vikatthati, katthanā vikatthanā ārato virato paţivirato, nikkhanto nissato vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti avikatthī.

Akukkuccoti kukkuccanti hatthakukkuccampi kukkuccam pādakukkuccampi kukkuccam hatthapādakukkuccampi kukkuccam, akappiye kappiyasaññitā, kappiye akappiyasaññitā, vikāle kālasaññitā, kāle vikālasaññitā, avajje vajjasaññitā, vajje avajjasaññitā, yam evarūpam kukkuccam kukkuccāyanā kukkuccāyitattam cetaso vippaṭisāro manovilekho. Idam vuccati kukkuccam.

Api ca dvīhi kāraņehi uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho katattā ca akatattā ca. Katham katattā ca akatattā ca uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho—"katam me kāyaduccaritam, akatam me kāyasucaritan"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho, "katam me vacīduccaritam, akatam me vacīsucaritam. Katam me manoduccaritam, akatam me manosucaritan"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho, "kato me pāṇātipāto, akatā me pāṇātipātā veramaṇī"ti uppajjati

kukkuccam cetaso vippaţisāro manovilekho, "katam me adinnādānam, akatā me adinnādānā veramaṇī"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho, "kato me kāmesumicchācāro, akatā me kāmesumicchācārā veramaṇī"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho. "Kato me musāvādo, akatā me musāvādā veramaṇī"ti. "Katā me pisuṇā vācā, akatā me pisuṇāya vācāya veramaṇī"ti. "Katā me pharusā vācā, akatā me pharusāya vācāya veramaṇī"ti. "Kato me samphappalāpo, akatā me samphappalāpā veramaṇī"ti. "Katā me abhijjhā, akatā me anabhijjhā"ti. "Kato me byāpādo, akato me abyāpādo"ti. "Katā me micchādiṭṭhi, akatā me sammādiṭṭhī"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho. Evam katattā ca akatattā ca uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho.

Atha vā "sīlesu'mhi na paripūrakārī"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho, "indriyesu'mhi aguttadvāro"ti. "Bhojane amattaññu'mhī"ti. "Jāgariyam ananuyutto'mhī"ti. "Na satisampajaññena samannāgato'mhī"ti. "Abhāvitā me cattāro satipaṭṭhānā"ti. "Abhāvitā me cattāro sammappadhānā"ti. "Abhāvitā me cattāro iddhipādā"ti. "Abhāvitāni me pañcindriyānī"ti. "Abhāvitāni me pañca balānī"ti. "Abhāvitā me satta bojjhaṅgā"ti. "Abhāvito me ariyo aṭṭhaṅgiko maggo"ti. "Dukkhaṁ me apariññātan"ti. "Samudayo me appahīno"ti. "Maggo me abhāvito"ti. "Nirodho me asacchikato"ti uppajjati kukkuccaṁ cetaso vippaṭisāro manovilekho. Yassetaṁ kukkuccaṁ pahīnaṁ samucchinnaṁ vūpasantaṁ paṭipassaddhaṁ abhabbuppattikaṁ ñāṇagginā daḍḍhaṁ. So vuccati akukkuccoṭi avikatthī akukkuco.

Mantabhāṇī anuddhatoti mantā vuccati paññā. Yā paññā pajānanā -pa-amoho dhammavicayo sammādiṭṭhi. Mantāya pariggahetvā pariggahetvā vācaṁ bhāsati bahumpi kathento bahumpi bhaṇanto bahumpi dīpayanto bahumpi voharanto dukkathitaṁ dubbhaṇitaṁ dullapitaṁ duruttaṁ dubbhāsitaṁ vācaṁ na bhāsatīti mantabhāṇī. . Anuddhatoti tattha katamaṁ uddhaccaṁ, yaṁ cittassa

uddhaccam avūpasamo cetaso vikkhepo bhantattam cittassa, idam vuccati uddhaccam. Yassetam uddhaccam pahīnam samucchinnam vūpasantam paṭipassaddham abhabbuppattikam ñāṇagginā daḍḍham, so vuccati anuddhatoti mantabhānī anuddhato.

Sa ve vācāyato munīti \* idha bhikkhu musāvādam pahāya musāvādā paṭivirato hoti saccavādī saccasandho theto paccayiko avisamvādako lokassa, pisuņam vācam pahāya pisuņāya vācāya paṭivirato hoti ito sutvā na amutra akkhātā imesam bhedāya, amutra vā sutvā na imesam akkhātā amūsam bhedāya, iti bhinnānam vā sandhātā, sahitānam vā anuppadātā, samaggārāmo samaggarato samagganandī samaggakaraņim vācam bhāsitā hoti. Pharusam vācam pahāya pharusāya vācāya paṭivirato hoti, yā sā vācā nelā kaṇṇasukhā pemanīyā hadayaṅgamā porī bahujanakantā bahujanamanāpā, tathārūpim vācam bhāsitā hoti. Samphappalāpam pahāya samphappalāpā paṭivirato hoti kālavādī bhūtavādī atthavādī dhammavādī vinayavādī nidhānavatim vācam bhāsitā hoti kālena sāpadesam pariyantavatim atthasamhitam. Catūhi vacīsucaritehi samannāgato catuddosāpagatam vācam bhāsati, bāttimsāya tiracchānakathāya ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharati.

<sup>+</sup> Dasa kathāvatthūni kathesi. Seyyathidam, appicchakatham katheti, santuṭṭhīkatham katheti, pavivekakatham. Asamsaggakatham. Vīriyārambhakatham. Sīlakatham. Samādhikatham. Paññākatham. Vimuttikatham. Vimuttiñāṇadassanakatham. Satipaṭṭhānakatham. Sammappadhānakatham. Iddhipādakatham. Indriyakatham. Balakatham. Bojjhangakatham. Maggakatham. Phalakatham. Nibbānakatham katheti. . Vācāyatoti yatto pariyatto gutto gopito rakkhito vūpasanto. Munīti monam vuccati ñāṇam. Yā paññā pajānanā -pa- amoho dhammavicayo sammādiṭṭhi -pa- saṅgajālamaticca so munīti sa ve vācāyato muni. Tenāha Bhagavā—

Akkodhano asantāsī, avikatthī akukkuco. Mantabhānī anuddhato, sa ve vācāyato munīti.

<sup>\*</sup> Dī 1. 4 pitthe.

## 86. \* Nirāsatti anāgate, atītam nānusocati. Vivekadassī phassesu, ditthīsu ca na nīyati.

Nirāsatti anāgateti āsatti vuccati tanhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijihā lobho akusalamūlam. Yassesā āsatti tanhā pahīnā samucchinnā vūpasantā patipassaddhā abhabbuppattikā ñānagginā daddhāti evampi nirāsatti anāgate. . Atha vā + "evamrūpo siyam anāgatamaddhānan"ti tattha nandim na samannāneti, "evamvedano siyam. Evamsañño siyam. Evamsankhāro siyam. Evamviññano siyam anagatamaddhanan"ti tattha nandim na samannaneti. Evampi nirāsatti anāgate. . Atha vā iti me cakkhu siyā anāgatamaddhānam, iti rūpā"ti appaţiladdhassa paţilābhāya cittam na paṇidahati, cetaso appanidhānappaccayā natadabhinandati, na tadabhinandanto evampi nirāsatti anāgate. Iti me sotam siyā anāgatamaddhānam, iti saddā"ti -pa- "iti me mano siyā anāgatamaddhānam, iti dhammā"ti appatiladdhassa patilābhāya cittam na panidahati, cetaso appanidhānappaccayā na tadabhinandati, na tadabhinandanto evampi nirāsatti anāgate. . Atha vā "imināham sīlena vā vatena vā tapena vā brāhmacariyena vā devo vā bhavissāmi devaññataro vā"ti appatiladdhassa patilābhāya cittam na panidahati, cetaso appanidhānappaccayā na tadabhinandati, na tadabhinandanto evampi nirāsatti anāgate.

Atītaṁnānusocatīti vipariṇataṁ vā vatthuṁ na socati, vipariṇatasmiṁ vā vatthusmiṁ na socati, "cakkhu me vipariṇatan"ti na socati, "sotaṁ me. Ghānaṁ me. Jivhā me. Kāyo me. Rūpā me. Saddā me. Gandhā me. Rasā me. Phoṭṭhabbā me. Kulaṁ me. Gaṇo me. Āvāso me. Lābho me. Yaso me. Pasaṁsā me. Sukhaṁ me. Cīvaraṁ me. Piṇḍapāto me. Senāsanaṁ me. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāro me. Mātā me. Pitā me. Bhātā me. Bhaginī me. Putto me. Dhītā me. Mittā me. Amaccā me. Ñātakā me. Sālohitā me vipariṇatā"ti na socati na kilamati na paridevati na urattāḷiṁ kandati na sammohaṁ āpajjatīti atītaṁ nānusocati.

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe.

Vivekadassī phassesūti cakkhusamphasso sotasamphasso ghānasamphasso jivhāsamphasso kāyasamphasso manosamphasso adhivacanasamphasso paṭighasamphasso, sukhavedanīyo phasso dukkhavedanīyo phasso adukkhamasukhavedanīyo phasso, kusalo phasso akusalo phasso abyākato phasso, kāmāvacaro phasso rūpāvacaro phasso arūpāvacaro phasso, suññato phasso animitto phasso appaṇihito phasso, lokiyo phasso lokuttaro phasso, atīto phasso anāgato phasso paccuppanno phasso, yo evarūpo phasso phusanā samphusanā samphusitattam, ayam vuccati phasso.

Vivekadassī phassesūti cakkhusamphasam vivittam passati attena vā attaniyena vā niccena vā dhuvena vā sassatena vā avipariņāmadhammena vā, sotasamphassam vivittam passati. Ghānasamphassam vivittam passati. Jivhāsamphassam vivittam passati. Kāyasamphassam vivittam passati. Manosamphassam vivittam passati. Adhivacanasamphassam vivittam passati. Paṭighasamphassam vivittam passati. Sukhavedanīyam phassam. Dukkhavedanīyam phassam. Adukkhamasukhavedanīyam phassam. Kāmāvacaram phassam. Akusalam phassam. Abyākatam phassam. Kāmāvacaram phassam. Rūpāvacaram phassam. Arūpāvacaram phassam. Lokiyam phassam vivittam passati attena vā attaniyena vā niccena vā dhuvena vā sassatena vā avipariņāmadhammena vā.

Atha vā atītam phassam anāgatehi ca paccuppannehi ca phassehi vivittam passati, anāgatam phassam atītehi ca paccuppannehi ca phassehi vivittam passati, paccuppannam phassam atītehi ca anāgatehi ca phassehi vivittam passati. . Atha vā ye te phassā ariyā anāsavā lokuttarā suññatapaṭisaññuttā, te phasse vivitte passati rāgena dosena mohena, kodhena upanāhena makkhena paļāsena issāya macchariyena māyāya sāṭheyyena thambhena sārambhena mānena atimānena madena pamādena sabbakilesehi sabbaduccaritehi sabbadarathehi sabbapariļāhehi sabbasantāpehi sabbākusalābhisaṅkhārehi vivitte passatīti vivekadassī phassesu.

**Diṭṭhīsu ca na nīyatī**ti tassa dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daddhāni. So diṭṭhiyā

na yāyati na nīyati na vuyhati na samharīyati. Napi tam diṭṭhigatam sārato pacceti na paccāgacchatīti diṭṭhīsu ca na nīyati. Tenāha Bhagavā—

Nirāsatti anāgate, atītam nānusocati. Vivekadassī phassesu, diṭṭhīsu ca na nīyatīti.

## 87. \* Patilīno akuhako, apihālu amaccharī. Appagambho ajeguccho, pesuņeyya ca no yuto.

Patilīno akuhakoti patilīnoti rāgassa pahīnattā patilīno, dosassa pahīnattā patilīno, mohassa pahīnattā patilino, kodhassa. Upanāhassa. Makkhassa. Paļāsassa. Issāya. Macchariyassa -pa- sabbākusalābhisaṅkhārānaṁ pahīnattā patilīno. Vuttaṁ hetaṁ Bhagavatā— † kathañca bhikkhave bhikkhu patilīno hoti, idha bhikkhave bhikkhuno asmimāno pahīno hoti ucchinnamūlo tālāvatthukato anabhāvaṁkato āyatiṁ anuppādadhammo. Evaṁ kho bhikkhave bhikkhu patilīno hotīti patilīno.

**Akuhako**ti <sup>++</sup> tīṇi kuhanavatthūni paccayapaṭisevanasaṅkhātaṁ kuhanavatthu iriyāpathasaṅkhātaṁ kuhanavatthu sāmantajappanasaṅkhātaṁ kuhanavatthu.

Katamam paccayapaṭisevanasankhātam kuhanavatthu, idha gahapatikā bhikkhum nimantenti cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārehi, so pāpiccho icchāpakato atthiko cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānam bhiyyokamyatam upādāya cīvaram paccakkhāti, piṇḍapātam paccakkhāti, senāsanam paccakkhāti, gilānapaccayabhesajjaparikkhāram paccakkhāti. So evamāha "kim samaṇassa mahagghena cīvarena, etam sāruppam, yam samaṇo susānā vā saṅkārakūṭā vā pāpaṇikā vā nantakāni uccinitvā saṅghāṭim katvā dhāreyya. Kim samaṇassa mahagghena piṇḍapātena, etam sāruppam, yam samaṇo uñchācariyāya piṇḍiyālopena jīvikam kappeyya. Kim samaṇassa mahagghena senāsanena, etam sāruppam, yam samaṇo rukkhamūliko vā assa sosāniko vā abbhokāsiko vā. Kim samaṇassa mahagghena gilānapaccayabhessajjaparikkhārena, etam sāruppam, yam samaṇo pūtimuttena vā haritakīkhaṇḍena vā osadham kareyyā"ti. Tadupādāya lūkham cīvaram dhāreti, lūkham piṇḍapātam paribhuñjati,

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe.

lūkham senāsanam patisevati, lūkham gilānapaccayabhesajjaparikkhāram patisevati, tamenam gahapatikā evam jānanti "ayam samano appiccho santuttho pavivitto asamsattho āraddhavīriyo dhutavādo"ti bhiyyo bhiyyo nimantenti cīvarapindapātasenāsanagilānagilānapaccayabhesajjaparikkhārehi. So evamāha "tinnam sammukhībhāvā saddho kulaputto bahum puññam pasavati. Saddhāya sammukhībhāvā saddho kulaputto bahum puññam pasavati, deyyadhammassa sammukhībhāvā saddho kulaputto bahum puññam pasavati, dakkhineyyānam sammukhībhāvā saddho kulaputto bahum pasavati. Tumhākañcevāyam saddhā atthi, deyyadhammo ca samvijjati, ahañca patiggāhako, saceham na patiggahessāmi, evam tumhe puññena paribāhirā bhavissatha, na mayham iminā attho, api ca tumhākamyeva anukampāya patigganhāmī"ti tadupādāya bahumpi cīvaram patigganhāti, bahumpi pindapātam patigganhāti, bahumpi senāsanam patigganhāti, bahumpi gilānapaccayabhesajjaparikkhāram patigganhāti. Yā evarūpā bhākutikā bhākutiyam kuhanā kuhāyanā kuhitattam, idam paccayapatisevanasankhātam kuhanavatthu.

Katamam iriyāpathasankhātam kuhanavatthu, idhekacco pāpiccho icchāpakato sambhāvanādhippāyo "evam mam jano sambhāvessatī"ti gamanam saṇṭhapeti, ṭhānam saṇṭhapeti, nisajjam saṇṭhapeti, sayanam saṇṭhapeti, paṇidhāya gacchati, paṇidhāya tiṭṭhati, paṇidhāya nisīdati, paṇidhāya seyyam kappeti, samāhito viya gacchati, samāhito viya tiṭṭhati, samāhito viya nisīdati, samāhito viya seyyam kappeti, āpāthakajjhāyīva hoti. Yā evarūpā iriyāpathassa āṭhapanā¹ ṭhapanā saṇṭhapanā bhākuṭikā bhākuṭiyam kuhanā kuhāyanā kuhitattam, idam iriyāpathasankhātam kuhanavatthu.

Katamam sāmantajappanasankhātam kuhanavatthu, idhekacco pāpiccho icchāpakato sambhāvanādhippāyo "evam mam jāno sambhovessatī"ti ariyadhammasannissitam vācam bhāsati, "yo evarūpam cīvaram dhāreti, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati. "Yo evarūpam pattam dhāreti. Lohathālakam dhāreti. Dhammakaraṇam dhāreti. Parisāvanam dhāreti. Kuncikam dhāreti. Upāhanam dhāreti. Kāyabandhanam dhāreti. Āyogam dhāreti, so

samaņo mahesakkho"ti bhaṇati. "Yassa evarūpo upajjhoyo, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati. "Yassa evarūpo ācariyo. Evarūpā samānupajjhāyakā. Samānācariyakā. Mittā. Sandiṭṭhā. Sambhattā. Sahāyā, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati. "Yo evarūpe vihāre vasati, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati. "Yo evarūpe aḍḍhayoge vasati. Pāsāde vasati. Hammiye vasati. Guhāyaṁ vasati. Leṇe vasati. Kuṭiyā vasati. Kūṭāgāre vasati. Aṭṭe vasati. Māļe vasati. Uddaṇḍe vasati. Upaṭṭhānasālāyaṁ vasati. Maṇḍape vasati. Rūkkhamūle vasati, so samaṇo mahesakkho"ti bhaṇati.

Atha vā korajikakorajiko¹ bhākuṭikabhākuṭiko kuhakakuhako lapakalapako mukhasambhāviko "ayaṁ samaṇo imāsaṁ evarūpānaṁ santānaṁ vihārasamāpattīnaṁ lābhī"ti tādisaṁ gambhīraṁ gūḷhaṁ nipuṇaṁ paṭicchannaṁ lokuttaraṁ suññatāpaṭisaṁyuttaṁ kathaṁ kathesi. Yā evarūpā bhākuṭikā bhākuṭiyaṁ kuhanā kuhāyanā kuhitattaṁ, idaṁ sāmantajappanasaṅkhātaṁ kuhanavatthu. Yassimāni tīṇi kuhanavatthūni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni, so vuccati akuhakoti patilīno akuhako.

Apihālu amaccharīti pihā vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Yassesā pihā taṇhā pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā, so vuccati apihālu. So rūpe na piheti. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Kulam. Gaṇam. Āvāsam. Lābham. Yasam. Pasamsam. Sukham. Cīvaram. Piṇḍapātam. Senāsanam. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāram. Kāmadhātum. Rūpadhātum. Arūpadhātum. Kāmabhavam. Rūpabhavam. Arūpabhavam. Saññābhavam. Asaññābhavam. Nevasaññānāsaññābhavam. Ekavokārabhavam. Catuvokārabhavam. Pañcavokārabhavam. Atītam. Anāgatam. Paccuppannam. Diṭṭhasutamutaviññātabbe dhamme na piheti na icchati na sādiyati na pattheti nābhijappatīti apihālu. . Amaccharīti pañca macchariyāmi āvāsamacchariyam kulamacchariyam lābhamacchariyam vaṇṇamacchariyam dhammamacchariyam. Yam evarūpam maccheram maccharāyinā maccharāyitattam veviccham kadariyam

kaṭukañcukatā aggahitattaṁ cittassa, idaṁ vuccati macchariyaṁ. Api ca khandhamacchariyampi macchariyaṁ, dhātumacchariyampi macchariyaṁ, āyatanamacchariyaṁpi macchariyaṁ gāho, idaṁ vuccati macchariyaṁ. Yassetaṁ macchariyaṁ pahīnaṁ samucchinnaṁ vūpasantaṁ paṭipassaddhaṁ abhabbuppattikaṁ ñāṇagginā daḍḍhaṁ, so vuccati amaccharīti apihālu amaccharī.

Appagabbho ajegucchoti pāgabbhiyanti tīņi pāgabbhiyani kāyikam pāgabbhiyam vācasikam pāgabbhiyam cetasikam pāgabbhiyam. Katamam kāyikam pāgabbhiyam. Idhekacco samghagatopi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, gaṇagatopi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, bhojanasālāyampi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, jantāgharepi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, udakatittepi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, antaragharam pavisantopi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, antaragharam paviṭṭhopi kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham samghagato kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco samghagato acittīkārakato¹ there bhikkhū ghaṭṭayantopi tiṭṭhati, ghaṭṭayantopi nisīdati, puratopi tiṭṭhati, puratopi nisīdati, uccepi āsane nisīdati, sasīsam pārupitvāpi nisīdati, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati. Evam samghagato kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham gaṇagato kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco gaṇagato acittīkārakato therānam bhikkhūnam anupāhanānam caṅkamantānam sa-upāhano caṅkamati, nīce caṅkame caṅkamantānam ucce caṅkame caṅkamati, chamāya caṅkamantānam caṅkame caṅkamati, ghaṭṭayantopi tiṭṭhati, ghaṭṭayantopi nisīdati, puratopi tiṭṭhati, puratopi nisīdati, uccepi āsane nisīdati, sasīsam pārupitvā nisīdati, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati, evam gaṇagato kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham bhojanasālāyam kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco bhojanasālāyam acittīkārakato there bhikkhū anupakhajja nisīdati, navepi bhikkhū āsanena paṭibāhati, ghaṭṭayantopi tiṭṭhati, ghaṭṭayantopi nisīdati, puratopi tiṭṭhati, puratopi nisīdati, uccepi āsane nisīdati, sasīsam pārupitvāpi nisīdati, ṭhitakopi bhaṇati,

bāhāvikkhepakopi bhaṇati. Evam bhojanasālāyam kāyitam pāgabbhiyam dasseti.

Katham jantāghare kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco jantāghare acittīkārakato there bhikkhū ghaṭṭayantopi tiṭṭhati, ghaṭṭayantopi nisīdati, puratopi tiṭṭhati, puratopi nisīdati, uccepi āsane nisīdati, anāpucchampi anajjhiṭṭhopi kaṭṭham pakkhipati, dvārampi pidahati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati. Evam jantāghare kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham udakatitthe kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco udakatitthe acittīkārakato there bhikkhū ghaṭṭayantopi otarati, puratopi otarati, ghaṭṭayantopi nhāyati¹, puratopi nhāyati, uparitopi nhāyati, ghaṭṭayantopi uttarati, puratopi uttarati, uparitopi uttarati. Evam udakatitthe kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham antaragharam pavisanto kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco antaragharam pavisanto acittīkārakato there bhikkhū ghaṭṭayantopi gacchati, puratopi gacchati, vokkammāpi therānam bhikkhūnam purato purato gacchati. Evam antaragharam pavisanto kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham antaragharam paviṭṭho kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco antaragharam paviṭṭho "na pavisa² bhante"ti vuccamāno pavisati, "na tiṭṭha bhante"ti vuccamāno tiṭṭhati, "na nisīda bhante"ti vuccamāno nisīdati, anokāsampi pavisati, anokāsepi tiṭṭhati, anokāsepi nisīdati, yānipi tāni honti kulānam ovarakāni gūļhāni ca paṭicchannāni ca, yattha kulitthiyo kuladhītaro kulasuṇhayo kulakumāriyo nisīdanti, tatthapi sahasā pavisati, kumārakassapi siram parāmasati. Evam antaragharam paviṭṭho kāyikam pāgabbhiyam dasseti. Idam kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katamam vācasikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco samghagatopi vācasikam pāgabbhiyam dasseti, ganagathopi vācasikam pāgabbhiyam dasseti, antaragharam pavitthopi vācasikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham samghagato vācasikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco samghagato acittīkārakato there bhikkhū anāpuccham vā anajjhiṭṭho vā ārāmagatānam bhikkhūnam dhammam bhaṇati, pañham visajjeti, pātimokkham uddisati, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati. Evam samghagato vācasikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham gaṇagato vācasikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco gaṇagato acittīkārakato there bhikkhū anāpuccham vā anajjhiṭṭho vā ārāmagatānam bhikkhūnam dhammam bhaṇati, pañham visajjeti, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi. Ārāmagatānam bhikkhunīnam upāsakānam upāsikānam dhammam bhaṇati, pañham visajjeti, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhanati. Evam ganagato vācasikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham antaragharam paviṭṭho vācasikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco antaragharam paviṭṭho itthim vā kumārim vā evamāha "itthamāme itthamgotte kim atthi, yāgu atthi, bhattam atthi, khādanīyam atthi. Kim pivissāma, kim bhuñjissāma, kim khādissāma. Kim vā atthi, kim vā me dassāthā"ti vippalapati. Yā evarūpā vācā palāpo vippalāpo lālappo lālappanā lālappitattam. Evam antaragharam paviṭṭho vācasikam pāgabbhiyam dasseti. Idam vācasikam pāgabbhiyam.

Katamaṁ cetasikaṁ pāgabbhiyaṁ, idhekacco na uccā kulā pabbajito samāno uccā kulā pabbajitena saddhiṁ sadisaṁ attānaṁ dahati cittena, na mahākulā pabbajito samāno mahākulā pabbajitena saddhiṁ sadisaṁ attānaṁ dahati cittena, na mahābhogakulā pabbajitena saddhiṁ sadisaṁ attānaṁ dahati cittena, na uļārabhogakulā pabbajito samāno. Na suttantiko samāno suttantikena saddhiṁ sadisaṁ attānaṁ dahati cittena. Na vinayadharo samāno. Na dhammakathiko samāno. Na āraññiko samāno. Na piṇḍapātiko samāno. Na paṁsukūliko samāno. Na tecīvariko samāno. Na sapadānacāriko samāno. Na khalupacchābhattiko samāno. Na nesajjiko samāno. Na yathāsanthatiko samāno. Na paṭhamassa jhānassa lābhī samāno paṭhamassa jhānassa lābhinā saddhiṁ sadisaṁ attānaṁ dahati cittena -pa-. Na nevasaññānāsaññāyatanasamāpattiyā

lābhī samāno nevasaññānāsaññāyatanasamāpattiyā lābhinā saddhim sadisam attānam dahati cittena. Idam cetasikam pāgabbhiyam. Yassimāni tīņi pāgabbhiyāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni. So vuccati appagabbhoti appagabbho.

Ajegucchoti atthi puggalo jeguccho, atthi ajeguccho. Katamo ca puggalo jeguccho, idhekacco puggalo dussīlo hoti pāpadhammo asucisaṅkassarasamācāro paṭicchannakammanto assamaṇo samaṇapaṭiñño abrahmacārī brahmacāripaṭiñño antopūti avassuto kasambujāto, ayaṁ vuccati puggalo jeguccho. . Atha vā kodhano hoti upāyāsabahulo, appampi vutto samāno abhisajjati kuppati byāpajjati patitthīyati, kopañca dosañca appaccayañca pātukaroti, ayaṁ vuccati puggalo jeguccho. . Atha vā kodhano hoti upanāhī, makkhī hoti paṭāsī, issukī hoti maccharī, saṭho hoti māyāvī, thaddho hoti atimānī, pāpiccho hoti micchādiṭṭhi¹, sandiṭṭhiparāmāsī hoti ādhānaggāhī duppaṭinissaggī, ayaṁ vuccati puggalo jeguccho.

Katamo ca puggalo ajeguccho, idha bhikkhu sīlavā hoti, pātimokkhasamvarasamvuto viharati ācāragocarasampanno aņumattesu vajjesu bhayadassāvī, samādāya sikkhati sikkhāpadesu, ayam vuccati puggalo ajeguccho. . Atha vā akkodhano hoti anupāyāsabahulo, bahumpi vutto samāno na abhisajjati na kuppati na byāpajjati na patitthīyati, na kopañca dosañca appaccayañca pātukaroti, ayam vuccati puggalo ajeguccho. . Atha vā akkodhano hoti anupanāhī, amakkhī hoti apaļāsī, anissukī hoti amaccharī, asaṭho hoti amāyāvī, athaddho hoti anatimānī, na pāpiccho hoti na micchādiṭṭhi, asandiṭṭhiparāmāsī hoti anādhānaggāhī suppaṭinissaggī, ayam vuccati puggalo ajeguccho. Sabbe bālaputhujjanā jegucchā, puthujjanakalyaṇakam upādāya aṭṭha ariyapuggalā ajegucchāti appagabbho ajeguccho.

**Pesuņeyye ca no yuto**ti **pesuññan**ti idhekacco pisuņavāco hoti ito sutvā amutra akkhātā imesam bhedāya, amutra vā

sutvā imesam akkhātā amūsam bhedāya, iti samaggānam vā bhettā<sup>1</sup> bhinnānam vā anuppadātā, vaggārāmo vaggarato vagganandī vaggakaraṇim vācam bhāsitā hoti. Idam vuccati pesuññam.

Api ca dvīhi kāraņehi pesuññaṁ upasaṁharati piyakamyatāya vā bhedādhippāyena² vā. Kathaṁ piyakamyatāya pesuññaṁ upasaṁharati, "imassa piyo bhavissāmi, manāpo bhavissāmi, vissāsiko bhavissāmi, abbhantariko bhavissāmi, suhadayo bhavissāmī"ti evaṁ piyakamyatāya pesuññaṁ upasaṁharati. . Kathaṁ bhedādhippāyena pesuññaṁ upasaṁharati, 'kathaṁ ime nānā assu, vinā assu, vaggā assu, dvedhā assu, dvejjhā assu, dve pakkhā assu, bhijjeyyuṁ na samāgaccheyyuṁ, dukkhaṁ na phāsu³ vihareyyun"ti evaṁ bhedādhippāyena pesuññaṁ upasaṁharati. Yassetaṁ pesuññaṁ pahīnaṁ samucchinnaṁ vūpasantaṁ paṭipassaddhaṁ abhabbuppattikaṁ ñāṇagginā daḍḍhaṁ. So pesuññe no yuto na yutto na payutto na sammāyuttoti pesuṇeyye ca no yuto. Tenāha Bhagavā—

Patilīno akuhako, apihālu amaccharī. Appagabbho ajeguccho, pesuneyye ca no yutoti.

88. \* Sātiyesu anassāvī, atimāne ca no yuto.
Saņho ca paṭibhānavā, na saddho na virajjati.

Sātiyesu anassāvīti sātiyā vuccanti pañca kāmaguṇā. Kiṁkāraṇā sātiyā vuccanti pañca kāmaguṇā. Yebhuyyena devamanussā pañca kāmaguṇe icchanti sātiyanti patthayanti pihayanti abhijappanti, taṁkāraṇā sātiyā vuccanti pañca kāmaguṇā. Yesaṁ esā sātiyā taṇhā appahīnā, tesaṁ cakkhuto rūpataṇhā savati āsavati<sup>4</sup> sandati pavattati. Sotato saddataṇhā. Ghānato gandhataṇhā. Jivhāto rasataṇhā. Kāyato phoṭṭhabbataṇhā. Manato dhammataṇhā savati āsavati sandati pavattati. Yesaṁ esā sātiyā taṇhā pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā, tesaṁ cakkhuto rūpataṇhā na savati nāsavati<sup>5</sup> na sandati na

3. Aphāsum (Sī)

<sup>1.</sup> Bhedo (Ka)

<sup>2.</sup> Bhedādhippāyo (bahūsu)

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe. 4. Pasa

<sup>4.</sup> Pasavabhi (Syā)

<sup>5.</sup> Na pasavati (Syā)

pavattati. Sotato saddataṇhā -pa-. Manato dhammataṇhā na savati nāsavati na sandati na pavattatīti sātiyesu anassāvī.

Atimāne ca no yutoti katamo atimāno, idhekacco param atimaññati jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunā, yo evarūpo māno maññanā maññitattam unnati unnamo dhajo sampaggāho ketukamyatā cittassa. Ayam vuccati atimāno. Yasseso atimāno pahīno samucchinno vūpasanto paṭipassaddho abhabbuppattiko ñāṇagginā daḍḍho. So atimāne ca no yuto na yutto nappayutto na sammāyuttoti atimāne ca no yuto.

Saṇho ca paṭibhānavāti saṇhoti saṇhena kāyakammena samannāgatoti saṇho. Saṇhena vacīkammena. Saṇhena manokammena samannāgatoti saṇho, saṇhehi satipaṭṭhānehi samannāgatoti saṇho, saṇhehi sammappadhānehi. Saṇhehi iddhipādehi. Saṇhehi indriyehi. Saṇhehi balehi. Saṇhehi bojjhaṅgehi samannāgatoti saṇho. Saṇhena ariyena aṭṭhaṅgikena maggena samannāgatoti saṇho.

Paṭibhānavāti tayo paṭibhānavanto pariyattipaṭibhānavā paripucchāpaṭibhānavā adhigamapaṭibhānavā. Katamo pariyattipaṭibhānavā, idhekaccassā pakatiyā pariyāpuṭam hoti Suttam Geyyam Veyyākaraṇam Gāthā Udānam Itivuttakam Jātakam Abbhutadhammam Vedallam, tassa pariyattim nissāya paṭibhāyati, ayam pariyattipaṭibhānavā. . Katamo paripucchāpaṭibhānavā, idhekacco paripucchitā¹ hoti attatthe ca ñāyatthe ca lakkhaṇe ca kāraṇe ca ṭhānāṭhāne ca. Tassa tam paripuccham nissāya paṭibhāyati, ayam paripucchāpaṭibhānavā. . Katamo adhigamapaṭibhānavā, idhekaccassa adhigatā honti cattāro satipaṭṭhānā cattāro sammappadhānā cattāro iddhipādā pañcindriyāni pañca bālāni satta bojjhaṅgā ariyo aṭṭhaṅgiko maggo cattāro ariyamaggā cattāri sāmaññaphalāni catasso paṭisambhidāyo cha abhiññāyo, tassa attho ñāto, dhammo ñāto, nirutti ñātā, atthe ñāte attho paṭibhāyati, dhamme ñāte dhammo paṭibhāyati, niruttiyā ñātāya nirutti paṭibhāyati, imesu

tīsu ñāṇesu ñāṇam paṭibhānapaṭisambhidā. Imāya paṭibhānapaṭisambhidāya upeto samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato, so vuccati paṭibhānavā. Yassa pariyatti natthi, paripucchā natthi, adhigamo natthi, kim tassa patibhāyissatīti sanho ca patibhānavā.

Na saddho na virajjatīti na saddhoti sāmam sayam abhiññātam attapaccakkham dhammam, na kassaci saddhahati aññassa samanassa vā brāhmanassa vā devassa vā mārassa vā brahmuno vā. "Sabbe sankhārā anicca"ti samam sayam abhiññatam -pa- "sabbe sankhara dukkha"ti. "Sabbe dhammā anattā"ti. "Avijjāpaccayā sankhārā"ti -pa- "jātipaccayā jarāmaraṇan"ti. "Avijjānirodhā sankhāranirodho"ti -pa- "jātinirodhā jarāmarananirodho"ti. "Idam dukkhan"ti -pa- "ayam dukkhanirodhagāminī patipadā"ti. "Ime āsavā"ti -pa- "ayam āsavanirodhagāminī patipadā"ti. "Ime dhammā abhiñneyvā"ti -pa- "ime dhammā sacchikātabbā"ti sāmam sayam abhiññatam -pa- channam phassayatananam samudayañca atthangamañca assādañca ādīnavañca nissaranañca. Pañcannam upādānakkhandhānam samudayañca -pa- catunnam mahābhūtānam samudayañca atthangamañca assādañca ādīnavañca nissaranañca sāmam sayam abhiññātam -pa- "yam kiñci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhamman"ti sāmam sayam abhiññatam attapaccakkham dhammam, na kassaci saddahati aññassa samaņassa vā brāhmaņassa vā devassa vā mārassa vā brahmuno vā1.

Vuttam hetam Bhagavatā— \* saddahasi tvam Sāriputta saddhindriyam bhāvitam bahulīkatam amatogadham hoti amataparāyaṇam amatapariyosānam. Vīriyindriyam. Satindriyam. Samādhindriyam. Paññindriyam bhāvitam bahulīkatam amato gadham hoti amataparāyaṇam amatapariyosānanti.

Na khvāham ettha bhante Bhagavato saddhāya gacchāmi saddhindriyam. Vīriyindriyam. Satindriyam. Samādhindriyam. Paññindriyam bhāvitam bahulīkatam amatogadham hoti amatarāyaṇam amatapariyosānam. Yesam hetam bhante aññātam assa adiṭṭham aviditam asacchikatam aphassitam paññāya, te tattha paresam saddhāya gaccheyyum saddhindriyam bhāvitam bahulīkatam amatogadham hoti amataparāyaṇam amatapariyosānam. Vīriyindriyam. Satindriyam.

Samādhindriyam. Paññindriyam bhāvitam bahulīkatam amatogadham hoti amataparāyaṇam amatapariyosānam. Yesañca kho etam bhante ñātam diṭṭham viditam sacchikatam phassitam paññāya, nikkankhā te tattha nibbicikicchā, saddhindriyam. Vīriyindriyam. Satindriyam. Samādhindriyam. Paññindriyam bhāvitam bahulīkatam amatogadham hoti amataparāyaṇam amatapariyosānam. Mayhañca kho etam bhante ñātam diṭṭham viditam sacchikatam phassitam paññāya, nikkankhoham tattha nibbicikiccho. Saddhindriyam. Vīriyindriyam. Satindriyam. Samādhindriyam. Paññindriyam bhāvitam bahulīkatam amatogadham hoti amataparāyaṇam amatapariyosānanti.

Sādhu sādhu Sāriputta yesam hetam Sāriputta aññātam assa adiṭṭham aviditam asacchikatam aphassitam paññāya, te tattha paresam saddhāya gaccheyyum saddhindriyam -pa- paññindriyam bhāvitam bahulikatam amatogadham hoti amataparāyaṇam amatapariyosānanti.

\* Assaddho akataññū ca, sandhicchedo ca yo naro. Hatāvakāso vantāso, sa ve uttamaporisoti.

Na saddho na virajjatīti sabbe bālaputhujjanā rajjanti puthujjanakalyāṇakam upādāya satta sekkhā virajjanti. Arahā neva rajjati no virajjati, viratto so khayā rāgassa vītarāgattā, khayā dosassa vītadosattā, khayā mohassa vītamohattā, so vuṭṭhavāso ciṇṇacaraṇo -pa-. Jātimaraṇasamsāro natthi tassa punabbhavoti na saddho na virajjati. Tenāha Bhagavā—

Sātiyesu anassāvī, atimāne ca no yuto. Sanho ca patibhānavā, na saddho na virajjatīti.

# 89. <sup>+</sup> Lābhakamyā na sikkhati, alābhe ca na kuppati. Aviruddho ca taṇhāya, rasesu<sup>1</sup> nānugijjhati.

Lābhakamyā na sikkhati, alābhe ca na kuppatīti katham lābhakamyā sikkhati, idha bhikkhave bhikkhu bhikkhum passati lābhim cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānam, tassa evam hoti "kena

<sup>\*</sup> Khu 1. 27 Dhammapade.

nu kho ayamāyasmā lābhī cīvarapiņḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti. Tassa evam hoti "ayam kho āyasmā suttantiko, tenāyamāyasmā lābhī cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti. So lābhahetu lābhapaccayā lābhakāraṇā lābhābhinibbattiyā lābham paripācento suttantam pariyāpunāti. Evampi lābhakamyā sikkhati.

Atha vā bhikkhu bhikkhum passati lābhim cīvarapiṇḍapātasenāsana-gilānapaccayabhesajjaparikkhārānam, tassa evam hoti "kena nu kho ayamāyasmā lābhī cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti. Tassa evam hoti "ayam kho āyasmā vinayadharo -padhammakathiko. Ābhidhammiko. Tenāyamāyasmā lābhī cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti. So lābhahetu lābhapaccayā lābhakāraṇā lābhābhinibbattiyā lābham paripācento abhidhammam pariyāpuṇāti. Evampi lābhakamyā sikkhati.

Atha vā bhikkhu bhikkhum passati lābhim cīvarapiṇḍapātasenāsana-gilānapaccayabhesajjaparikkhārānam, tassa evam hoti "kena nu kho ayamāyasmā lābhī cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti. Tassa evam hoti "ayam kho āyasmā āraññiko. Piṇḍapātiko. Pamsukūliko. Tecīvariko. Sapadānacāriko. Khalupacchābhattiko. Nesajjiko. Yathāsanthatiko, tenāyamāyasmā lābhī cīvarapiṇḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti. So lābhahetu lābhapaccayā lābhakāraṇā lābhābhinibbattiyā lābham paripācento āraññiko hoti -pa- yathāsanthatiko hoti. Evampi lābhakamyā sikkhati.

Katham na lābhakamyā sikkhati, idha bhikkhu na lābhahetu na lābhapaccayā na lābhakāraṇā na lābhābhinibbattiyā na lābham paripācento yāvadeva attadamatthāya attasamatthāya attaparinibbāpanatthāya suttantam pariyāpuṇāti, vinayam pariyāpuṇāti, abhidhammam pariyāpuṇāti. Evampi na lābhakamyā sikkhati.

Atha vā bhikkhu na lābhahetu na lābhapaccayā na lābhakāraṇā na lābhābhinibbattiyā na lābham paripācento yāvadeva appicchaññeva¹ nissāya santuṭṭhiññeva nissāya sallekhaññeva nissāya pavivekaññeva nissāya idamatthitaññeva² nissāya āraññiko hoti. Piṇḍapātiko hoti. Paṃsukūliko hoti. Tecīvariko hoti. Sapadānacāriko hoti. Khalupacchābhattiko hoti. Nesajjiko hoti. Yathāsanthatiko hoti. Evampi na lābhakamyā sikkhatīti lābhakamyā na sikkhati.

Alābhe ca na kuppatīti katham alābhe kuppati, idhekacco "kulam vā na labhāmi, gaṇam vā na labhāmi, āvāsam vā na labhāmi, lābham vā na labhāmi, yasam vā na labhāmi, pasamsam vā na labhāmi, sukham vā na labhāmi, cīvaram vā na labhāmi, piṇḍapātam vā na labhāmi, senāsanam vā na labhāmi, gilānapaccayabhesajjaparikkhāram vā na labhāmi, gilānupaṭṭhākam vā na lābhāmi appaññatomhī"ti kuppati byāpajjati patitthīyati, kopañca dosañca appaccayañca pātukaroti. Evam alābhe kuppati.

Katham alābhe na kuppati, idha bhikkhu "kulam vā na labhāmi, gaṇam vā na labhāmi -pa- appaññātomhī"ti na kuppati na byāpajjati na patitthīyati, na kopañca dosañca appaccayañca pātukaroti. Evam alābhe na kuppatīti lābhakamyā na sikkhati, alābhe ca na kuppati.

Aviruddho ca taṇhāya, rasesu nānugijjhatīti viruddhoti \* yo cittassa āghāto paṭighāto paṭighaṁ paṭivirodho kopo pakopo sampakopo doso padoso sampadoso cittassa byāpatti manopadoso kodho kujjhanā kujjhitattaṁ doso dussanā dussitattaṁ byāpatti byāpajjanā byāpajjitattaṁ virodho paṭivirodho caṇḍikkaṁ asuropo anattamanatā cittassa, ayaṁ vuccati virodho. Yasseso virodho pahīno samucchinno vūpasanto paṭipassaddho abhabbuppattiko ñāṇagginā daḍḍho, so vuccati aviruddho. . Taṇhāti rūpataṇhā saddataṇhā gandhataṇhā rasataṇhā phoṭṭhabbataṇhā dhammataṇhā. . Rasoti mūlaraso khandharaso tacaraso pattaraso puppharaso phalaraso

ambilam madhuram tittakam katukam lonikam khārikam lambikam kasāvo sādu asādu sītam unham. Santeke samanabrāhmanā rasagiddhā, te jivhaggena rasaggāni pariyesantā āhindanti. Te ambilam labhitvā anambilam pariyesanti, anambilam labhitvā ambilam pariyesanti, madhuram labhitvā amadhuram pariyesanti, amadhuram labhitvā madhuram pariyesanti, tittakam labhitvā atittakam pariyesanti, atittakam labhitvā tittakam pariyesanti, katukam labhitvā akatukam pariyesanti, akatukam labhitvā katukam pariyesanti, lonikam labhitvā alonikam pariyesanti, alonikam labhitvā lonikam pariyesanti. Khārikam labhitvā akhārikam pariyesanti, akhārikam labhitvā khārikam pariyesanti, lambikam labhitvā kasāvam pariyesanti, kasāvam labhitvā lambikam pariyesanti. Sādum labhitvā asādum pariyesanti, asādum labhitvā sādum pariyesanti, sītam labhitvā unham pariyesanti, unham labhitva sītam pariyesanti. Te yam yam labhitva tena tena na santussanti, aparāparam pariyesanti. Manāpikesu rasesu rattā giddhā gadhitā mucchitā ajihosannā laggā laggitā palibuddhā. Yassesā rasatanhā pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñānagginā daddhā. So patisankhā yoniso āhāram āhāreti neva davāya na madāya na mandanāya na vibhūsanāya yāvadeva imassa kāyassa thitiyā yāpanāya vihimsūparatiyā brahmacariyānuggahāya iti purānañca vedanam patihankhāmi, navanca vedanam na uppādessāmi, yātrā ca me bhavissati anavajjatā ca phāsuvihāro ca.

Yathā vanam ālimpeyya yāvadeva ropanatthāya. Yathā vā pana akkham abbhañjeyya yāvadeva bhārassa nittharaṇatthāya. Yathā vā pana puttamamsam āhāram āhareyya yāvadeva kantārassa nittharaṇatthāya. Evamevam bhikkhu paṭisaṅkhā yoniso āhāram āhāreti neva davāya -pa-phāsuvihāro cāti rasataṇham pajahati vinodeti byantim karoti anabhāvam gameti, rasataṇhāya ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti aviruddho ca tanhāya, rasesu nānugijhati. Tenāha Bhagavā—

<sup>1.</sup> Lapilam (Sī) lambilam (Syā), labilam (Ka); Abhi 1. 167; Āyatanavibhange 73 piṭṭhe.

Lābhakamyā na sikkhati, alābhe ca na kuppati. Aviruddho ca taṇhāya, rasesu nānugijjhatīti.

### 90. \* Upekkhako sadā sato, na loke maññate samam. Na visesī na nīceyyo, tassa no santi ussadā.

Upekkhako sadā satoti upekkhakoti chaļangupekkhāya samannāgato.

† Cakkhunā rūpam disvā neva sumano hoti na dummano, upekkhako viharati sato sampajāno. Sotena saddam sutvā -pa-. Manasā dhammam viññāya neva sumano hoti na dummano, upekkhako viharati sato sampajāno. Cakkhunā rūpam disvā manāpam nābhigijjhati nābhihamsati¹, na rāgam janeti, tassa ṭhitova kāyo hoti, ṭhitam cittam ajjhattam susanṭhitam suvimuttam, cakkhunā kho paneva rūpam disvā amanāpam na manku hoti appatiṭṭhitacitto² alīnamanaso³ abyāpannacetaso, tassa ṭhitova kāyo hoti, ṭhitam cittam ajjhattam susanṭhitam suvimuttam. Sotena saddam sutvā. Ghānena gandham ghāyitvā. Jivhāya rasam sāyitvā. Kāyena phoṭṭhabbam phusitvā. Manasā dhammam viññāya manāpam nābhigijjhati nābhihamsati na rāgam janeti, tassa ṭhitova kāyo hoti, ṭhitam cittam ajjhattam susanṭhitam suvimuttam. Manasā kho paneva dhammam viññāya amanāpam na manku hoti appatiṭṭhitacitto alīnamanaso abyāpannacetaso, tassa ṭhitova kāyo hoti, ṭhitam cittam ajjhattam susanṭhitam suvimuttam.

Cakkhunā rūpam disvā manāpāmanāpesu rūpesu tassa ṭhitova kāyo hoti, ṭhitam cittam ajjhattam susanṭhitam suvimuttam. Sotena saddam sutvā -pa-. Manasā dhammam viññāya manāpāmanāpesu dhammesu tassa ṭhitova kāyo hoti, ṭhitam cittam ajjhattam susanṭhitam suvimuttam.

Cakkhunā rūpam disvā rajanīye na rajjati, dussanīye<sup>4</sup> na dussati, mohanīye na muyhati, kopanīye na kuppati, madanīye na majjati, kilesanīye na kilissati. Sotena saddam sutvā -pa-. Manasā dhammam viñnāya rajanīye na rajjati, dussanīye na dussati, mohanīye na muyhati, kopanīyena na kuppati, madanīye na majjati, kilesanīye na kilissati.

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Dī 3. 207; Am 2. 247; Khu 8. 64; Khu 9. 390 pitthesupi.

<sup>1.</sup> Nābhihasati (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Appatiţthīna citto (Syā), appatiţthanacitta (Ka)

<sup>3.</sup> Ādinamanaso (Syā)

<sup>4.</sup> Dosanīye (bahūsu)

Diṭṭhe diṭṭhamatto, sute sutamatto, mute mutamatto, viññāte viññātamatto. Diṭṭhe na limpati, sute na limpati, mute na limpati, viññāte na limpati. Diṭṭhe anūpayo anapāyo anissito appaṭibaddho vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharati. Sute. Mute. Viññāte anūpayo anapāyo anissito appaṭibaddho vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharati.

Samvijjati arahato cakkhu, passati arahā cakkhunā rūpam, chandarāgo arahato natthi, suvimuttacitto arahā. Samvijjati arahato sotam, sunāti arahā sotena saddam, chandarāgo arahato natthi, suvimuttacitto arahā. Samvijjati arahato ghānam, ghāyati arahā ghānena gandham, chandarāgo arahato natthi, suvimuttacitto arahā. Samvijjati arahato jivhā, sāyati arahā jivhāya rasam -pa-. Samvijjati arahato kāyo, phusati arahā kāyena phoṭṭhabbam -pa-. Samvijjati arahato mano, vijānāti arahā manasā dhammam, chandarāgo arahato natthi, suvimuttacitto arahā.

Cakkhu rūpārāmam rūparatam rūpasammuditam, tam arahato dantam guttam rakkhitam samvutam, tassa ca samvarāya dhammam deseti. Sotam saddārāmam -pa-. Ghānam gandhārāmam. Jivhā rasārāmā rasaratā rasasammuditā, sā arahato dantā guttā rakkhitā samvutā, tassā ca samvarāya dhammam deseti. Kāyo phoṭṭhabbārāmo -pa-. Mano dhammārāmo dhammarato dhammasammudito, so arahato danto gutto rakkhito samvuto, tassa ca samvarāya dhammam deseti.

Dantam nayanti samitim, dantam rājābhirūhati. Danto settho manussesu, yo'tivākyam titikkhati.

Varamassatarā dantā, ājānīyā ca<sup>1</sup> sindhavā. Kuñjarā ca mahānāgā, attadanto tato varam.

Na hi etehi yānehi, gaccheyya agataṁ disaṁ. Yathā'ttanā sudantena, danto dantena gacchati. Vidhāsu na vikampanti, vippamuttā punabbhavā. Dantabhūmimanuppattā, te loke vijitāvino.

Yassindriyāni bhāvitāni<sup>1</sup>, Ajjhattam bahiddhā ca<sup>2</sup> sabbaloke. Nibbijjha imam<sup>3</sup> parañca lokam, Kālam kankhati bhāvito sa dantoti.

Upekkhako sadāti sadā sabbadā sabbakālam niccakālam dhuvakālam -pa- pacchime vayokhandhe. Satoti catūhi kāraņehi sato, kāye kāyānupassanāsatipaṭṭhānam bhāvento sato. Vedanāsu. Citte. Dhammesu dhammānupassanāsatipaṭṭhānam bhāvento sato -pa- so vuccati satoti upekkhako sadā sato.

Na loke maññate samanti "sadisohamasmī"ti mānam na janeti jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunāti na loke maññate samam.

Na visesī na nīceyyoti "seyyohamasmī"ti atimānam na janeti jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunā. "Hīnohamasmī"ti omānam na janeti jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunāti na visesī na nīceyyo.

Tassa no santi ussadāti tassāti arahato khīṇāsavassa. Ussadāti sattussadā rāgussado dosussado mohussado mānussado diṭṭhussado kilesussado kammussado. Tassime ussadā natthi na santi na saṁvijjanti nupalabbhanti, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti tassa no santi ussadā. Tenāha Bhagavā—

Upekkhako sadā sato, na loke maññate samam. Na visesī na nīceyyo, tassa no santi ussadāti.

<sup>1.</sup> Vibhāvitāni (Sī)

<sup>2.</sup> Ajjhattabahiddhā ca (Sī), ajjhattañca bahiddhā ca (Syā, Ka) Khu 1. 358; Khu 8. 67 pitthesu.

<sup>3.</sup> Nibbijjhimam (Syā), nibbijja imam (Ka)

### 91. \* Yassa nissayatā<sup>1</sup> natthi, ñatvā dhammam anissito. Bhavāya vibhavāya vā, taṇhā yassa na vijjati.

Yassa nissayatā natthīti yassāti arahato khīṇāsavassa. Nissayāti dve nissayā taṇhānissayo ca diṭṭhinissayo ca -pa- ayaṁ taṇhānissayo -pa- ayaṁ diṭṭhinissayo. Tassa taṇhānissayo pahīno, diṭṭhinissayo paṭinissaṭṭho, taṇhānissayassa pahīnattā diṭṭhinissayassa paṭinissaṭṭhattā nissayatā yassa natthi na santi na saṁvijjati nupalabbhati, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti yassa nissayatā natthi.

Natvā dhammam anissitoti natvāti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā, "sabbe sankhārā aniccā"ti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā, "sabbe sankhārā dukkhā"ti. "Sabbe dhammā anattā"ti -pa- "yam kinci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhamman"ti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. Anissitoti dve nissayā tanhānissayo ca diṭṭhinissayo ca -pa- ayam tanhānissayo -pa- ayam diṭṭhinissayo. Tanhānissayam pahāya diṭṭhinissayam paṭinissajjitvā cakkhum anissito. Sotam anissito. Ghānam anissito. Jivham anissito. Kāyam anissito. Manam anissito. Rūpe. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Kulam. Gaṇam. Āvāsam -pa-. Diṭṭhasutamutaviñnātabbe dhamme anissito anallīno anupagato anajjhosito anadhimutto nikkhanto nissaṭo vippamutto visañnutto vimariyādikatena cetasā viharatīti natvā dhammam anissito.

Bhavāya vibhavāya vā, taṇhā yassa na vijjatīti taṇhāti rūpataṇhā saddataṇhā gandhataṇhā rasataṇhā phoṭṭhabbataṇhā dhammataṇhā. Yassāti arahato khīṇāsavassa. Bhavāyāti bhavadiṭṭhiyā. Vibhavāyāti vibhavadiṭṭhiyā. Bhavāyāti sassatadiṭṭhiyā. Vibhavāyāti ucchedadiṭṭhiyā. Bhavāyāti punappunabhavāya punappunagatiyā punappuna-upapattiyā punappunapaṭisandhiyā punappuna-attabhāvābhinibbattiyā. Taṇhā yassa natthi na

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe.

santi na samvijjati nupalabbhati, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti bhavāya vibhavāya vā, tanhā yassa na vijjati. Tenāha Bhagavā—

Yassa nissayatā natthi, ñatvā dhammam anissito. Bhavāya vibhavāya vā, taṇhā yassa na vijjatīti.

#### 92. \* Tam brūmi upasantoti, kāmesu anapekkhinam. Ganthā tassa na vijjanti, atarī so visattikam.

**Taṁ brūmi upasanto**ti upasanto vūpasanto nibbuto paṭipassaddhoti taṁ brūmi taṁ kathemi taṁ bhaṇāmi taṁ dīpayāmi taṁ voharāmīti taṁ brūmi upasantoti.

Kāmesu anapekkhinanti kāmāti uddānato dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca -pa- ime vuccanti vatthukāmā -pa- ime vuccanti kilesakāmā. Vatthukāme parijānitvā kilesakāme pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvā kāmesu anapekkhino vītakāmo cattakāmo vantakāmo muttakāmo pahīnakāmo paṭinissaṭṭhakāmo, kāmesu vītarāgo vigatarāgo cattarāgo vantarāgo muttarāgo pahīnarāgo paṭinissaṭṭharāgo nicchāto nibbuto sītibhūto sukhappaṭisamvedī brahmabhūtena attanā viharatīti kāmesu anapekkhinam.

Ganthā tassa na vijjantīti ganthāti cattāro ganthā abhijjhākāyagantho byāpādo kāyagantho sīlabbataparāmāso kāyagantho idamsaccābhiniveso kāyagantho. Attano diṭṭhiyā rāgo abhijjhākāyagantho, paravādesu āghāto appaccayo byāpādo kāyagantho, attano sīlam vā vatam vā sīlabbatam vā parāmāso sīlabbataparāmāso kāyagantho, attano diṭṭhi idamsaccābhiniveso kāyagantho. . Tassāti arahato khīṇāsavassa. Ganthā tassa na vijjantīti ganthā tassa natthi na santi na samvijjanti nupalabbhanti, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti ganthā tassa na vijjanti.

Atarī so visattikanti visattikā vuccati taņhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlam. Visattikāti kenaṭṭhena

visattikā, visatāti visattikā, visatītikā, visatītikā, visatītikā, visamāti visattikā, visakkatīti visattikā, visamharatīti visattikā, visamvādikāti visattikā, visamūlāti visattikā, visaphalāti visattikā, visaparibhogāti visattikā, visālā vā pana sā taṇhā rūpe. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Kule. Gaṇe. Āvāse -pa-. Diṭṭhasutamutaviññātabbesu dhammesu visaṭā vitthatāti visattikā. . Atarī so visattikanti so imam visattikam taṇham atari uttari patari samatikkami vītivattīti atarī so visattikam. Tenāha Bhagavā—

Tam brūmi upasantoti, kāmesu anapekkhinam. Ganthā tassa na vijjanti, atarī so visattikanti.

# 93. \* Na tassa puttā pasavo, khettam vatthunca vijjati. Attā vāpi nirattā vā, na tasmim upalabbhati.

Na tassa puttā pasavo, khettaṁ vatthuñca vijjatīti nāti paṭikkhepo. Tassāti arahato khīṇāsavassa. Puttāti cattāro puttā attajo putto, khettajo putto, dinnako putto, antevāsiko putto. Pasavoti ajeļakā kukkuṭasūkarā hatthigāvāssavaļavā. Khettanti sālikhettaṁ vīhikhettaṁ muggakhettaṁ māsakhettaṁ yavakhettaṁ godhumakhettaṁ tilakhettaṁ. Vatthunti gharavatthuṁ koṭṭhavatthuṁ purevatthuṁ pacchāvatthuṁ ārāmavatthuṁ vihāravatthuṁ. . Na tassa puttā pasavo, khettaṁ vatthuñca vijjatīti tassa puttapariggaho vā pasupariggaho vā khettaṁariggaho vā vatthupariggaho vā natthi na santi na saṁvijjanti nupalabbhanti, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti na tassa puttā pasavo, khettaṁ vatthuñca vijjati.

Attā vāpi nirattā vā, na tasmim upalabbhatīti attāti attadiṭṭhi. Nirattāti ucchedadiṭṭhi. Attāti gahitam natthi. Nirattāti muñcitabbam natthi. Yassa natthi gahitam, tassa natthi muñcitabbam. Yassa natthi muñcitabbam, tassa natthi gahitam. Gāhamuñcanasamatikkanto arahā vuddhiparihānivītivatto, so vuṭṭhavāso ciṇṇacaraṇo -pa-. Jātimaraṇasamsāro natthi tassa punabbhavoti attā vāpi nirattā vā, na tasmim upalabbhati. Tenāha Bhagavā—

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe.

Na tassa puttā pasavo, khettam vatthuñca vijjati. Attā vāpi nirattā vā, na tasmim upalabbhatīti.

### 94. \* Yena nam vajjum puthujjanā, atho samaņabrāhmaņā. Tam tassa apurakkhatam, tasmā vādesu ne'jati.

Yena nam vajjum puthujjanā, atho samanabrāhmanāti puthujjanāti puthu kilese janentīti puthujjanā, puthu avihatasakkāyaditthikāti puthujjanā, puthu satthārānam mukhullokikāti<sup>1</sup> puthujjanā, puthu sabbagatīhi avutthitāti puthujjanā, puthu nānābhisankhāre abhisankharontīti puthujjanā, puthu nānā-oghehi vuyhantīti puthujjanā, puthu nānāsantāpehi santappentīti puthujjanā, puthu nānāparilāhehi paridayhantīti puthujjanā, puthu pañcasu kāmagunesu rattā giddhā gadhitā mucchitā ajjhosannā laggā laggitā palibuddhāti puthujjanā, puthu pañcahi nīvaranehi āvutā nivutā ovutā pihitā paticchannā patikujjitāti puthujjanā. Samanāti ye keci ito bahiddhā paribbajūpagatā paribbajasamāpannā. **Brāhmanā**ti ye keci bhovādikā. . Yena nam vajjum puthujjana, atho samanabrahmanati puthujjana yena tam rāgena vadeyyum, yena dosena vadeyyum, yena mohena vadeyyum, yena mānena vadeyyum, yāya ditthiyā vadeyyum, yena uddhaccena vadeyyum, yāya vicikicchāya vadeyyum, yehi anusayehi vadeyyum "ratto"ti vā "duttho"ti vā "mūlho"ti vā "vinibaddho"ti vā "parāmattho"ti vā "vikkhepagato"ti vā "anitthaṅgato"ti vā "thāmagato"ti vā. Te abhisaṅkhārā pahīnā, abhisankhārānam pahīnattā gativā<sup>2</sup> vena tam vadeyvum "nerayiko"ti vā "tiracchānayoniko"ti vā "pettivisayiko"ti vā "manusso"ti vā "devo"ti vā "rūpī"ti vā "arūpī"ti vā "saññī"ti vā "asaññī"ti vā "nevasaññīnāsaññī"ti vā. So hetu natthi, paccayo natthi, kāranam natthi. Yena nam vadeyyum katheyyum bhaneyyum dīpayeyyum vohareyyunti yena nam vajjum puthujjanā, atho samanabrāhmanā.

**Taṁ tassa apurakkhatan**ti **tassā**ti arahato khīṇāsavassa **purekkhārā**ti dve purekkhārā taṇhāpurekkhāro ca diṭṭhipurekkhāro ca -pa-

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe.

ayam tanhāpurekkhāro -pa- ayam diṭṭhipurekkhāro. Tassa tanhāpurekkhāro pahīno, diṭṭhipurekkhāro paṭinissaṭṭho, tanhāpurekkhārassa pahīnattā, diṭṭhipurekkhārassa paṭinissaṭṭhattā na tanham vā diṭṭhim vā purato katvā carati, na tanhādhajo na tanhāketu na tanhādhipateyyo na diṭṭhidhajo na diṭṭhiketu na diṭṭhādhipateyyo na tanhāya vā na diṭṭhiyā vā parivārito caratīti tam tassa apurakkhatam.

Tasmā vādesu ne'jatīti tasmāti tasmā tamkāraņā tamhetu tappaccayā tannidānā vādesu upavādesu nindāya garahāya akittiyā avannahārikāya ne'jati na iñjati na calati na vedhati nappavedhati na sampavedhatīti tasmā vādesu ne'jati. Tenāha Bhagavā—

Yena nam vajjum puthujjanā, atho samaņabrāhmaņā. Tam tassa apurakkhatam, tasmā vādesu ne'jatīti.

#### 95. \* Vītagedho amaccharī, na ussesu vadate muni. Na samesu na omesu, kappam ne'ti akappiyo.

Vītagedho amaccharīti gedho vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlam. Yasseso gedho pahīno samucchinno vūpasanto paṭipassaddho ababbuppattiko ñāṇagginā daḍḍho. So vuccati vītagedho. So rūpe agiddho -pa- diṭṭhasutamutaviññātabbesu dhammesu agiddho agadhito amucchito anajjhosito vītagedho vigatagedho cattagedho vantagedho muttagedho pahīnagedho paṭinissaṭṭhagedho nicchāto -pa-brahmabhūtena attanā viharatīti vītagedho.

Amaccharīti macchariyanti pañca macchariyāni āvāsamacchariyam kulamacchariyam lābhamacchariyam vaṇṇamacchariyam dhammamacchariyam. Yam evarūpam -pa- gāho, idam vuccati macchariyam. Yassetam macchariyam pahīnam samucchinnam vūpasantam paṭipassaddham abhabbuppattikam ñāṇagginā daḍḍham, so vuccati amaccharīti vītagedho amaccharī.

Na ussesu vadate muni. Na samesu na omesūti munīti monam vuccati ñāṇam -pa- saṅgajālamaticca so muni. "Seyyohamasmī"ti vā "sadisohamasmī"ti vā "hīnohamasmī"ti vā na vadati na katheti na bhaṇati na dīpayati na voharatīti na ussesu vadate muni. Na samesu na omesu.

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe.

Kappam ne'ti akappiyoti kappāti dve kappā taṇhākappo ca diṭṭhikappo ca -pa- ayam taṇhākappo -pa- ayam diṭṭhikappo. Tassa taṇhākappo pahīno, diṭṭhikappo paṭinissaṭṭho, taṇhākappassa pahīnattā, diṭṭhikappassa paṭinissaṭṭhattā taṇhākappam vā diṭṭhikappam vā ne'ti na upeti na upagacchati na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisatīti kappam ne'ti. Akappiyoti kappāti dvekappā taṇhākappo ca diṭṭhikappo ca -pa- ayam taṇhākappo -pa- ayam diṭṭhikappo. Tassa taṇhākappo pahīno, diṭṭhikappo paṭinissaṭṭho, tassa taṇhākappassa paḥīnattā diṭṭhikappassa paṭinissaṭṭhattā taṇhākappam vā diṭṭhikappam vā na kappeti na janeti na sañjaneti na nibbatteti nābhinibbattetīti kappam ne'ti akappiyo. Tenāha Bhagavā—

Vītagedho amaccharī, na ussesu vadate muni. Na samesu na omesu, kappam ne'ti akappiyoti.

96. \* Yassa loke sakam natthi, asatā ca na socati.

Dhammesu ca na gacchati, sa ve santoti vuccati.

Yassa loke sakam natthīti yassāti arahato khīṇāsavassa. Loke sakam natthīti tassa mayham vā idam, paresam vā idanti kiñci rūpagatam vedanāgatam sankhāragatam vinnāṇagatam gahitam parāmaṭṭham abhiniviṭṭham ajjhositam adhimuttam natthi na santi -panāṇagginā daḍḍhanti yassa loke sakam natthi. Asatā ca na socatīti vipariṇatam vā vatthum na socati, vipariṇatasmim vā vatthusmim na socati. "Cakkhu me vipariṇatam"ti na socati, "sotam me. Ghānam me. Jivhā me. Kāyo me. Mano me. Rūpā me. Saddā me. Gandhā me. Rasā me. Phoṭṭhabbā me. Kulam me. Gaṇo me. Āvāso me. Labho me. Yaso me. Pasamsā me. Sukham me. Cīvaram me. Piṇḍapāto me. Senāsanam me. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāro me. Mātā me. Pitā me. Bhātā me. Bhaginī me. Putto me. Dhītā me. Mittāme. Amaccā me. Nātakā me. Sālohitā me vipariṇatā"ti na socati na kilamati na paridevati na urattāļim kandati na sammoham āpajjatīti evampi asatā ca na socati.

Atha vā asantāya<sup>1</sup> dukkhāya vedanāya phuṭṭho pareto samohito samannāgato na socati na kilamati na paridevati na

<sup>\*</sup> Khu 1. 412 pitthe.

urattāļim kandati na sammoham āpajjati. Cakkhurogena phuṭṭho pareto samohito samannāgato na socati na kilamati na paridevati na urattāļim kandati na sammoham āpajjati. Sotarogena. Ghānarogena. Jivhārogena. Kāyarogena. Sīsarogena. Kaṇṇarogena. Mukharogena. Dantarogena. Kāsena. Sāsena. Pināsena. Dāhena. Jarena. Kucchirogena. Mucchāya. Pakkhandikāya. Sūlena. Visūcikāya. Kuṭṭhena. Gaṇḍena. Kilāsena. Sosena. Apamārena. Dadduyā. Kaṇḍuyā. Kacchuyā. Rakhasāya. Vitacchikāya. Lohitena. Pittena. Madhumehena. Amsāya. Piļakāya. Bhagandalāya¹. Pittasamuṭṭhānena ābādhena. Semhasamuṭṭhānena ābādhena. Vātasamuṭṭhānena ābādhena. Sannipātikena ābādhena. Utupariṇāmajena ābādhena. Visamaparihārajena ābādhena. Opakkamikena ābādhena. Kammavipākajena ābādhena. Sītena. Uṇhena. Jighacchāya. Pipāsāya. Pamsamakasavātātapasarīsapasamphassehi phuṭṭho pareto samohito samannāgato na socati na kilamati na paridevati na urattāļim kandati na sammoham āpajjatīti evampi asatā ca na socati.

Atha vā asante asamvijjamāne anupalabbhamāne<sup>2</sup> "aho vata me tam natthi, siyā vata me tam, tam vatāham na ca labhāmī"ti na socati na kilamati na paridevati na urattāļim kandati na sammoham āpajjatīti evampi asatā ca na socati. **Dhammesu ca na gacchatī**ti na chandāgatim gacchati, na dosāgatim gacchati, na mohāgatim gacchati, na bhayāgatim gacchati, na rāgavasena gacchati, na dosavasena gacchati, na mohavasena gacchati, na mānavasena gacchati, na diṭṭhivasena gacchati, na uddhaccavasena gacchati, na vicikicchāvasena gacchati, na anusayavasena gacchati, na ca vaggehi dhammehi yāyati nīyati vuyhati samharīyatīti dhammesu ca na gacchati.

Sa ve santoti vuccatiti so santo upasanto vūpasanto nibbuto paṭipassaddhoti vuccati pavuccati kathīyati bhaṇīyati dīpīyati voharīyatīti sa ve santoti vuccati. Tenāha Bhagavā—

<sup>1.</sup> Bhagandalena (Ka)

Yassa loke sakam natthi, asatā ca na socati. Dhammesu ca na gacchati, sa ve santoti vuccatīti.

Purābhedasuttaniddeso dasamo.

#### 11. Kalahavivādasuttaniddesa

Atha Kalahavivādasuttaniddesam vakkhati—

97. \* Kutopahūtā kalahā vivādā,
Paridevasokā sahamaccharā ca.
Mānātimānā sahapesuņā ca,
Kutopahūtā te tadingha brūhi.

Kutopahūtā kalahā vivādāti kalahoti ekena ākārena kalaho. Vivādotipi taññeva. Yo kalaho, so vivādo, yo vivādo, so kalaho. Atha vā aparena ākārena vivādo vuccati kalahassa pubbabhāgo vivādo, rājānopi rājūhi vivadanti, khattiyāpi khattiyehi vivadanti, brāhmaṇāpi brāhmaṇehi vivadanti, gahapatīpi gahapatīhi vivadanti, mātāpi puttena vivadati, puttopi mātarā vivadati, pitāpi puttena vivadati, puttopi pitarā vivadati, bhātāpi bhātarā vivadati, bhatāpi bhatarā vivadati, bhatāpi bhaginiyā vivadati, bhaginīpi bhātarā vivadati, sahāyopi sahāyena vivadati, ayam vivādo. . Katamo kalaho, āgārikā daṇḍapasutā kāyena vācāya kalaham karonti, pabbajitā āpattim āpajjantā kāyena vācāya kalaham karonti. Ayam kalaho.

Kutopahūtā kalahā vivādāti kalahā ca vivādā ca kutopahūtā kutojātā kutosañjātā kutonibbattā kuto-abhinibbattā kutopātubhūtā kimnidānā kimsamudayā kimjātikā kimpabhavāti kalahassa ca vivādassa ca mūlam pucchati, hetum pucchati, nidānam pucchati, sambhavam pucchati, pabhavam pucchati, samuṭṭhānam pucchati, āhāram pucchati, ārammaṇam pucchati, paccayam pucchati, samudayam pucchati,

papucchati yācati ajjhesati<sup>1</sup> pasādetīti kutopahūtā kalahā vivādā.

Paridevasokā sahamaccharā cāti paridevoti ñātibyasanena vā phutthassa bhogabyasanena vā phutthassa rogabyasanena vā phutthassa sīlabyasanena vā phutthassa ditthibyasanena vā phutthassa aññataraññatarena vā byasanena samannāgatassa aññataraññatarena vā dukkhadhammena phutthassa ādevo paridevo ādevanā paridevanā ādevitattam paridevitattam vācā palāpo vippalāpo lālappo lālappāyanā lālappāyitattam. . Sokoti ñātibyasanena vā phutthassa bhoga roga sīla ditthibyasanena vā phutthassa aññataraññatarena vā byasanena samannāgatassa aññataraññatarena vā dukkhadhammena phutthassa soko socanā socitattam antosoko antoparisoko antodāho antoparidāho cetaso parijihāyanā domanassam sokasallam. . Maccharanti pañca macchariyāni āvāsamacchariyam kulamacchariyam lābhamacchariyam vannamacchariyam dhammamacchariyam. Yam evarūpam macchariyam maccharāyanam maccharāyitattam veviccham kadariyam katukañcukatā aggahitattam cittassa, idam vuccati macchariyam. Api ca khandhamacchariyampi macchariyam, dhātumacchariyampi macchariyam, āyatanamacchariyampi macchariyam, gāho idam vuccati macchariyanti paridevasokā sahamaccharā ca.

Mānātimānā sahapesuņā cāti mānoti idhekacco mānam janeti jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjāṭṭhānena vā sutena vā paṭibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunā. Atimānoti idhekacco param atimaññati jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunā. Pesuññanti idhekacco pisuṇāvāco hoti ito sutvā amutra akkhātā imesam bhedāya, amutra vā sutvā imesam akkhātā amūsam bhedāya. Iti samaggānam vā bhettā, bhinnānam vā anuppadātā, vaggārāmo vaggarato vagganandī vaggakaraṇim vācam bhāsitā hoti, idam vuccati pesuññam. Api ca dvīhi kāraṇehi pesuññam upasamharati piyakamyatāya vā bhedādhippāyena vā. Katham piyakamyatāya pesuññam upasamharati, "imassa

piyo bhavissāmi, manāpo bhavissāmi, vissāsiko bhavissāmi, abbhantariko bhavissāmi, suhadayo bhavissāmī'ti evam piyakamyatāya pesuññam upasamharahi. . Katham bhedādhippāyena pesuññam upasamharati, "katham ime nānā assu, vinā assu, vaggā assu, dvidhā assu, dvejjhā assu, dve pakkhā assu bhijjeyyum na samāgaccheyyum, dukkham na phāsu vihareyyun'ti evam bhedādhippāyena pesuññam upasamharatīti mānātimānā sahapesunā ca.

Kutopahūtā te tadiṅgha brūhīti kalaho ca vivādo ca paridevo ca soko ca macchariyañca māno ca atimāno ca pesuññañcāti ime aṭṭha kilesā kutopahūtā kutojātā kutosañjātā kutonibbattā kuto-abhinibbattā kutopātubhūtā kiṁnidānā kiṁsamudayā kiṁjātikā kiṁpabhavāti imesaṁ aṭṭhannaṁ kilesānaṁ mūlaṁ pucchati, hetuṁ pucchati, nidānaṁ pucchati, sambhavaṁ pucchati, pabhavaṁ pucchati, samuṭṭhānaṁ pucchati, āhāraṁ pucchati, ārammaṇaṁ pucchati, paccayaṁ pucchati, samudayaṁ pucchati papucchati yācati ajjhesati pasādetīti kutopahūtā te tadiṅgha brūhīti iṅgha brūhi ācikkha desehi paññapehi paṭṭhapehi vivara vibhaja uttānīkarohi pakāsehīti kutopahūtā te tadiṅgha brūhīt. Tenāha so nimmito—

Kutopahūtā kalahā vivādā, Paridevasokā sahamaccharā ca. Mānātimānā sahapesuņā ca, Kutopahūtā te tadingha brūhīti.

98. \* Piyappahūtā kalahā vivādā,
Paridevasokā sahamaccharā ca.
Mānātimānā sahapesuņā ca,
Maccherayuttā kalahā vivādā.
Vivādajātesu ca pesuņāni.

Piyappahūtā kalahā vivādā, paridevasokā sahamaccharā cāti piyāti dve piyā sattā vā saṅkhārā vā. Katame sattā piyā, idha

<sup>\*</sup> Khu 1. 413 pitthe.

yassa te honti atthakāmā hitakāmā phāsukāmā yogakkhemakāmā mātā vā pitā vā bhātā vā bhaginī vā putto vā dhītā vā mittā vā amaccā vā ñātī vā sālohitā vā, ime sattā piyā. Katame saṅkhārā piyā, manāpikā rūpā manāpikā saddā manāpikā gandhā manāpikā rasā manāpikā phoṭṭhabbā, ime saṅkhārā piyā.

Piyam vatthum acchedasankinopi kalaham karonti, acchijjantepi kalaham karonti, acchinnepi kalaham karonti. Piyam vatthum viparinamasankinopi kalaham karonti, viparinamantepi kalaham karonti, viparinamantepi kalaham karonti, viparinamantepi kalaham karonti, viparinatepi kalaham karonti. . Piyam vatthum acchedasankinopi vivadanti, acchinnepi vivadanti. Piyam vatthum viparinamasankinopi vivadanti, viparinamantepi vivadanti, viparinatepi vivadanti. . Piyam vatthum acchedasankinopi paridevanti, acchinnepi paridevanti. Piyam vatthum viparinamasankinopi paridevanti, viparinamantepi paridevanti, viparinatepi paridevanti. . Piyam vatthum acchedasankinopi socanti, acchinnepi socanti. Piyam vatthum viparinamasankinopi socanti, viparinamantepi socanti, viparinamantepi socanti, viparinamantepi socanti, viparinamantepi socanti. Piyam vatthum rakkhanti gopenti parigganhanti mamayanti maccharayanti.

Mānātimānā sahapesuņā cāti piyam vatthum nissāya mānam janenti, piyam vatthum nissāya atimānam janenti. Katham piyam vatthum nissāya mānam janenti, "mayam lābhino manāpikānam rūpānam saddānam gandhānam rasānam phoṭṭhabbānan"ti evam piyam vatthum nissāya mānam janenti. Katham piyam vatthum nissāya atimānam janenti, "mayam lābhino manāpikānam rūpānam saddānam gandhānam rasānam phoṭṭhabbānam, ime panaññe na lābhino manāpikānam rūpānam saddānam gandhānam rasānam phoṭṭhabbānam"ti evam piyam vatthum nissāya atimānam janenti.

Pesuññanti idhekacco pisuṇavāco hoti ito sutvā amutra akkhātā imesam bhedāya -pa- evam bhedādhippāyena pesuñnam upasamharatīti mānātimānā sahapesunā ca.

Maccherayuttā kalahā vivādāti kalaho ca vivādo ca paridevo ca soko ca māno ca atimāno ca pesuññañcāti ime satta kilesā macchariye yuttā payuttā āyuttā samāyuttāti maccherayuttā kalahā vivādā.

Vivādajātesu ca pesuņānīti vivāde jāte sañjāte nibbatte abhinibbatte pātubhūte pesuñāmi upasamharanti ito sutvā amutra akkhāyanti imesam bhedāya, amutra vā sutvā imesam akkhāyanti amūsam bhedāya. Iti samaggānam vā bhettāro, bhinnānam vā anuppadātāro, vaggārāmā vaggaratā vagganandī vaggakaraṇim vācam bhāsitāro honti, idam vuccati pesuññam. Api ca dvīhi kāraṇehi pesuññam upasamharanti piyakamyatāya vā bhedādhippāyena vā. Katham piyakamyatāya pesuññam upasamharanti, "imassa piyā bhavissāma, manāpā bhavissāma, vissāsikā bhavissāma, abbhantarikā bhavissāma, suhadayā bhavissāmā"ti evam piyakamyatāya pesuññam upasamharanti. Katham bhedādhippāyena pesuññam upasamharanti. "Katham ime nānā assu, vinā assu, vaggā assu, dvedhā assu, dvejjhā assu, dve pakkhā assu bhijjeyyum na samāgaccheyyum, dukkham na phāsu vihareyyun"ti evam bhedādhippāyena pesuññam upasamharantīti vivādajātesu ca pesuṇāni. Tenāha Bhagavā—

Piyappahūtā kalahā vivādā, Paridevasokā sahamaccharā ca. Manātimānā sahapesuņā ca, Maccherayuttā kalahā vivādā. Vivādajātesu ca pesuņānīti.

99. \* Piyā su lokasmim kutonidānā,
Ye cāpi lobhā vicaranti loke.
Āsā ca niṭṭhā ca kutonidānā,
Ye samparāyāya narassa honti.

Piyā su lokasmim kutonidānāti piyā kutonidānā kutojātā kutosañjātā kutonibbattā kuto-abhinibbattā kutopātubhūtā, kimnidānā kimsamudayā kimjātikā kimpabhavāti piyānam mūlam pucchati -pa- samudayam pucchati papucchati yācati ajjhesati pasādetīti piyā su lokasmim kutonidānā.

Ye cāpi lobhā vicaranti loketi ye cāpīti khattiyā ca brāhmaṇā ca vessā ca suddā ca gahaṭṭhā ca pabbajitā ca devā ca

manussā ca. **Lobhā**ti yo lobho lubbhanā lubbhitattam sārāgo sārajjanā sārajjitattam abhijjhā lobho akusalamūlam. **Vicarantī**ti vicaranti viharanti iriyanti vattani pālenti yapenti yāpenti. **Loke**ti apāyaloke manussaloke devaloke khandhaloke dhātuloke āyatanaloketi ye cāpi lobhā vicaranti loke.

Āsā ca niṭṭhā ca kutonidānāti āsā ca niṭṭhā ca kuto nidānā kutojātā kutosañjātā kutonibbattā kuto-abhinibbattā kutopātubhūtā, kiṁnidānā kiṁsamudayā kiṁjātikā kiṁpabhavāti āsāya ca niṭṭhāya ca mūlaṁ pucchati -pa- samudayaṁ pucchati papucchati yācati ajjhesati pasādetīti āsā ca niṭṭhā ca kutonidānā. Ye samparāyāya narassa hontīti ye narassa parāyaṇā honti dīpā honti tāṇā honti leṇā honti saraṇā honti niṭṭhā parāyaṇā hontīti ye samparāyāya narassa hontī. Tenāha so nimmito—

Piyā su lokasmim kutonidānā, Ye cāpi lobhā vicaranti loke. Āsā ca niṭṭhā ca kutonidānā, Ye samparāyāya narassa hontīti.

100. \* Chandānidānāni piyāni loke,
Ye cāpi<sup>1</sup> lobhā vicaranti loke.
Āsā ca niṭṭhā ca itonidānā,
Ye samparāyāya narassa honti.

Chandanidāni piyāni loketi chandoti yo kāmesu kāmacchando kāmarāgo kāmanandī kāmataṇhā kāmasneho kāmapariļāho kāmamucchā kāmajjhosānam kāmogho kāmayogo kāmupādānam kāmacchandanīvaraṇam. . Api ca pañca chandā pariyesanacchando paṭilābhacchando paribhogacchando sannidhicchando visajjanacchando. Katamo pariyesanacchando, idhekacco ajjhositoyeva atthiko chandajāto rūpe pariyesati. Sadde. Gandha. Rase. Phoṭṭhabbe pariyesati,

<sup>\*</sup> Khu 1. 413 pitthe.

ayam pariyesanacchando. Katamo paṭilābhacchando, idhekacco ajjhositoyeva atthiko chandajāto rūpe paṭilabhati. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe paṭilabhati, ayam paṭilābhacchando. Katamo paribhogacchando, idhekacco ajjhositoyeva atthiko chandajāto rūpe paribhuñjati. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe paribhuñjati, ayam paribhogacchando. Katamo sannidhicchando, idhekacco ajjhositoyeva atthiko chandajāto dhanasannicayam karoti "āpadāsu bhavissatī"ti, ayam sannidhicchando. Katamo visajjanacchando, idhekacco ajjhositoyeva atthiko chandajāto dhanam visajjeti hatthārohānam assārohānam rathikānam dhanuggahānam pattikānam "ime mam rakkhissanti gopissanti samparivārissantī"ti, ayam visajjanacchando. Piyānīti dve piyā sattā vā saṅkhārā vā -pa- ime sattā piyā -pa- ime saṅkhārā piyā. Chandānidānāni piyāni loketi piyā chandanidānā chandasamudayā chandajātikā chandapabhavāti chandānidānāni piyāni loke.

Ye cāpi lobhā vicaranti loketi ye cāpīti khattiyā ca brāhmaṇā ca vessā ca suddā ca gahaṭṭhā ca pabbajitā ca devā ca manussā ca. Lobhāti yo lobho lubbhanā lubbhitattaṁ sārāgo sārajjanā sārajjitattaṁ abhijjhā lobho akusalamūlaṁ. Vicarantīti vicaranti viharanti iriyanti vattanti pālenti yapenti yāpenti. Loketi apāyaloke -pa- āyakanaloketi ye cāpi lobhā vicaranti loke.

Āsā ca niṭṭhā ca itonidānāti āsā vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlam. Niṭṭhāti idhekacco rūpe pariyesanto rūpam paṭilabhati, rūpaniṭṭho hoti, sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Kulam. Gaṇam. Āvāsam. Lābham. Yasam. Pasamsam. Sukham. Cīvaram. Piṇḍapātam. Senāsanam. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāram. Suttantam. Vinayam. Abhidhammam. Āraññikaṅgam. Piṇḍapātikaṅgam. Paṃsukūlikaṅgam. Tecīvarikaṅgam. Sapadānacārikaṅgam. Khalupacchābhattikaṅgam. Nesajjikaṅgam. Yathāsanthatikaṅgam. Paṭhamam jhānam. Dutiyam jhānam. Tatiyam jhānam. Catuttham jhānam. Ākāsānañcāyatanasamāpattim. Viññāṇañcāyatanasamāpattim.

Ākiñcaññāyatanasamāpattim. Nevasaññānāsaññāyatanasamāpattim pariyesanto nevasaññānāsaññāyatanasamāpattim paṭilabhati, nevasaññānāsaññāyatanasamāpattinittho hoti.

Āsāya kasate khettam, bījam āsāya vappati. Āsāya vāṇijā yanti, samuddam dhanahārakā. Yāya āsāya tiṭṭhāmi, sā me āsā samijjhatīti—

Āsāya samiddhi vuccate niṭṭhā. . Āsā ca niṭṭhā ca itonidānāti āsā ca niṭṭhā ca ito chandanidānā chandasamudayā chandajātikā chandapabhavāti āsā ca niṭṭhā ca itonidānā.

Ye samparāyāya narassa hontīti ye narassa parāyaṇā honti dīpā honti tāṇā honti leṇā honti saraṇā honti niṭṭhā parāyaṇā hontīti ye samparāyāya narassa honti. Tenāha Bhagavā—

Chandānidānāni piyāni loke, Ye cāpi lobhā vicaranti loke. Āsā ca niṭṭhā ca itonidānā, Ye samparāyāya narassa hontīti.

101. \* Chando nu lokasmim kutonidāno, Vinicchayā cāpi¹ kutopahūtā. Kodho mosavajjañca kathamkathā ca, Ye cāpi dhammā samaņena vuttā.

Chando nu lokasmim kutonidānoti chando kutonidāno kutojāto kutosañjāto kutonibbatto kuto-abhinibbatto kutopātubhūto, kimnidāno kimsamudayo kimjātiko kimpabhavoti chandassa mūlam pucchati -pasamudayam pucchati papucchati yācati ajjhesati pasādetīti chando nu lokasmim kutonidāno.

Vinicchayā cāpi kutopahūtāti vinicchayā kutopahūtā kutojātā kutosañjātā kutonibbattā kuto-abhinibbattā

<sup>\*</sup> Khu 1. 411 pitthe.

kutopātubhūtā, kimnidānā kimsamudayā kimjātikā kimpabhavāti vinicchayānam mūlam pucchati -pa- samudayam pucchati papucchati yācati ajjhesati pasādetīti vinicchayā cāpi kutopahūtā.

Kodho mosavajjañca kathaṁkathā cāti kodhoti yo evarūpo cittassa āghāto paṭighāto paṭighaṁ paṭivirodho kopo pakopo sampakopo doso padoso sampadoso cittassa byāpatti manopadoso kodho kujjhanā kujjhitattaṁ doso dussanā dussitattaṁ byāpatti byāpajjanā byāpajjitattaṁ virodho paṭivirodho caṇḍikkaṁ asuropo anattamanatā cittassa, mosavajjaṁ vuccati musāvādo. Kathaṁkathā vuccati vicikicchāti kodho mosavajjañca kathaṁkathā ca.

Ye cāpi dhammā samaņena vuttāti ye cāpīti ye kodhena ca mosavajjena ca kathamkathāya ca sahagatā sahajātā samsaṭṭhā sampayuttā ekuppādā ekanirodhā ekavatthukā ekārammaṇā, ime vuccanti ye cāpi dhammā. . Atha vā ye te kilesā aññajātikā aññavihitakā, ime vuccanti ye cāpi dhammā. Samaņena vuttāti samaṇena samitapāpena brāhmaṇena bāhitapāpadhammena bhikkhunā bhinnakilesamūlena sabbākusalamūlabandhanā pamuttena vuttā pavuttā ācikkhitā desitā paññapitā paṭṭhapitā vivaṭā vibhattā uttānīkatā pakāsitāti ye cāpi dhammā samaṇena vuttā. Tenāha so nimmito—

Chando nu lokasmim kutonidāno, Vinicchayā cāpi kutopahūtā. Kodho mosavajjañca kathamkathā ca, Ye cāpi dhammā samanena vuttāti.

102. \* Sātaṁ asātanti yamāhu loke, Tamūpanissāya pahoti chando. Rūpesu disvā vibhavaṁ bhavañca, Vinicchayaṁ kubbati¹ jantu loke.

Sātam asātanti yamāhu loketi sātanti sukhā ca vedanā iṭṭhañca vatthu². Asātanti dukkhā ca vedanā aniṭṭhañca vatthu. Yamāhu

<sup>\*</sup> Khu 1. 413 ppitthe.

**loke**ti yam āhamsu yam kathenti yam bhananti yam dīpenti yam voharantīti sātam asātanti yamāhu loke.

Tamūpanissāya pahoti chandoti sātāsātam nissāya sukhadukkham nissāya somanassadomanassam nissāya iṭṭhāniṭṭham nissāya anunayapaṭigham nissāya chando pahoti pabhavati jāyati sañjāyati nibbattati abhinibbattatīti tamūpanissāya pahoti chando.

Rūpesu disvā vibhavam bhavancāti rūpesūti cattāro ca mahābhūtā catunnanca mahābhūtānam upādāya rūpam. Katamo rūpānam bhavo, yo rūpānam bhavo jāti sanjāti nibbatti abhinibbatti pātubhāvo, ayam rūpānam bhavo. Katamo rūpānam vibhavo, yo rūpānam khayo vayo bhedo paribhedo aniccatā antaradhānam, ayam rūpānam vibhavo. Rūpesu disvā vibhavam bhavancāti rūpesu bhavanca vibhavanca disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvāti rūpesu disvā vibhavam bhavanca.

Vinicchayam kubbati jantu loketi vinicchayāti dve vinicchayā taṇhāvinicchayo ca diṭṭhivinicchayo ca. Katham taṇhāvinicchayam karoti, idhekaccassa anuppannā ceva bhogā na uppajjanti, uppannā ca bhogā parikkhayam gacchanti, tassa evam hoti "kena nu kho me upāyena anuppannā ceva bhogā na uppajjanti, uppannā ca bhogā parikkhayam gacchantī"ti, tassa pana evam hoti

"surāmerayamajjappamādaṭṭhānānuyogaṁ anuyuttassa me anuppannā ceva bhogā na uppajjanti, uppannā ca bhogā parikkhayaṁ gacchanti.

Vikālavisikhācariyānuyogam anuyuttassa me anuppannā ceva bhogā na uppajjanti, uppannā ca bhogā parikkhayam gacchanti. Samajjābhicaraṇam anuyuttassa me. Jutappamādaṭṭhānānuyogam anuyuttassa me.

Pāpamittānuyogam anuyuttassa me anuppannā ceva bhogā na uppajjanti, uppannā ca bhogā parikkhayam gacchanti. Ālasyānuyogam anuyuttassa me anuppannā ceva bhogā na uppajjanti, uppannā ca bhogā parikkhayam gacchantī"ti evam ñāṇam katvā cha bhogānam apāyamukhāni na sevati, cha bhogānam āyamukhāni sevati. Evampi taṇhāvinicchayam karoti.

Atha vā kasiyā vā vaṇijjāya vā gorakkhena vā issatthena¹ vā rājaporisena vā sippaññatarena vā paṭipajjati. Evampi taṇhāvinicchayaṁ karoti. Kathaṁ diṭṭhivinicchayaṁ karoti, cakkhusmiṁ uppanne jānāti "attā me uppanno"ti, cakkhusmiṁ antarahite jānāti "attā me antarahito, vigato me attā"ti. Evampi diṭṭhivinicchayaṁ karoti. Sotasmiṁ. Ghānasmiṁ. Jivhāya. Kāyasmiṁ. Rūpasmiṁ. Saddasmiṁ. Gandhasmiṁ. Rasasmiṁ. Phoṭṭhabbasmiṁ uppanne jānāti "attā me uppanno"ti, phoṭṭhabbasmiṁ antarahite jānāti "attā me antarahito, vigato me attā"ti. Evampi diṭṭhivinicchayaṁ karoti janeti sañjaneti nibbatteti abhinibbatteti. Jantūti satto naro mānavo -pa- manujo. Loketi apāyaloke -pa- āyatanaloketi vinicchayaṁ kubbati jantu loke. Tenāha Bhagavā—

Sātam asātanti yamāhu loke, Tamūpanissāya pahoti chando. Rūpesu disvā vibhavam bhavañca, Vinicchayam kubbati jantu loketi.

103. \* Kodho mosavajjañca kathaṁkathā ca, Etepi dhammā dvayameva sante. Kathaṁkathī ñāṇapathāya sikkhe, Ñatvā pavuttā samaṇena dhammā.

Kodho mosavajjañca kathaṁkathā cāti kodhoti yo evarūpo cittassa āghāto paṭighāto -pa-. Mosavajjaṁ vuccati musāvādo, kathaṁkathā vuccati vicikicchā. Iṭṭhaṁ vatthuṁ nissāyapi kodho jāyati, aniṭṭhaṁ vatthuṁ nissāyapi kodho jāyati. Iṭṭhaṁ vatthuṁ nissāyapi musāvādo uppajjati, aniṭṭhaṁ vatthuṁ nissāyapi musāvādo uppajjati. Iṭṭhaṁ vatthuṁ nissāyapi kathaṁkathā uppajjati, aniṭṭhaṁ vatthuṁ nissāyapi kathaṁkathā uppajjati.

Katham aniṭṭham vatthum nissāya kodho jāyati, pakatiyā aniṭṭham vatthum nissāya kodho jāyati "anattham me acarī"ti kodho jāyati, "anattham me caratī"ti kodho jāyati, "anattham me

carissatī"ti kodho jāyati, "piyassa me manāpassa anattham acari. Anattham carati. Anattham carissatī"ti kodho jāyati. "Appiyassa me amanāpassa attham acari. Attham carati. Attham carissatī"ti kodho jāyati. Evam aniṭṭham vatthum nissāya kodho jāyati.

Katham ittham vatthum nissāya kodho jāyati, ittham vatthum acchedasankinopi kodho jāyati, acchijjantepi kodho jāyati, acchinnepi kodho jāyati. Ittham vatthum vipariņāmasankinopi kodho jāyati, vipariņāmantepi kodho jāyati, vipariņatepi kodho jāyati. Evam ittham vatthum nissāya kodho jāyati.

Katham aniṭṭham vatthum nissāya musāvādo uppajjati, idhekacco andubandhanena¹ vā baddho², tassa bandhanassa mokkhatthāya sampajānamusā bhāsati. Rajjubandhanena vā baddho. Sankhalikabandhanena vā baddho. Vettabandhanena vā baddho. Latābandhanena vā baddho. Pakkhepabandhanena vā baddho. Parikkhepabandhanena vā baddho. Gāma nigama nagara raṭṭhabandhanena vā baddho. Janapadabandhanena vā baddho, tassa bandhanassa mokkhatthāya sampajānamusā bhāsati. Evam aniṭṭham vatthum nissāya musāvādo uppajjatīti.

Katham iṭṭham vatthum nissāya musāvādo uppajjati, idhekacco manāpikānam³ rūpānam hetu sampajānamusā bhāsati. Manāpikānam saddānam. Gandhānam. Rasānam. Phoṭṭhabbānam hetu. Cīvarahetu. Piṇḍapātahetu. Senāsanahetu. Gilānapaccayabhesajjaparikkhārahetu sampajānamusā bhāsati. Evam iṭṭham vatthum nissāya musāvādo uppajjati.

Katham aniṭṭham vatthum nissāya kathamkathā uppajjati, "muccissāmi<sup>4</sup> nu kho cakkhurogato, na nu kho muccissāmi cakkhurogato. Muccissāmi nu kho sotarogato. Ghānarogato. Jivhārogato. Kāyarogato. Sīsarogato. Kaṇṇarogato. Mukharogato. Muccissāmi nu kho dantarogato, na nu kho muccissāmi dantarogato"ti evam aniṭṭham vatthum nissāya kathamkathā uppajjati.

<sup>1.</sup> Addubandhanena (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Manāpānam (Sī)

<sup>2.</sup> Bandho (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Muñcissāmi (Sī)

Katham iṭṭham vatthum nissāya kathamkathā uppajjati, "labhissāmi nu kho manāpike¹ rūpe, na nu kho labhissāmi manāpike rūpe. Labhissāmi nu kho manāpike sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Kulam. Gaṇam. Āvāsam. Lābham. Yasam. Pasamsam. Sukham. Cīvaram. Piṇḍapātam. Senāsanam. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāran"ti. Evam iṭṭham vatthum nissāya kathamkathā uppajjatīti kodho mosavajjañca kathamkathā ca.

Etepi dhammā dvayameva santeti sātāsāte sante, sukhadukkhe sante, somanassadomanasse sante, iṭṭhāniṭṭhe sante, anunayapaṭighe sante samvijjamāne atthi upalabbhamāneti etepi dhammā dvayameva sante.

Kathaṁkathī ñāṇapathāya sikkheti ñāṇampi ñāṇapatho, ñāṇassa ārammaṇampi ñāṇapatho, ñāṇasahabhunopi dhammā ñāṇapatho. Yathā ariyamaggo ariyapatho, devamaggo devapatho, brahmamaggo brahmapatho, evamevaṁ ñāṇampi ñāṇapatho, ñāṇassa ārammaṇampi ñāṇapatho, ñāṇasahabhunopi dhammā ñāṇapatho.

Sikkheti tisso sikkhā adhisīlasikkhā adhicittasikkhā adhipaññāsikkhā. Katamā adhisīlasikkhā, idha bhikkhu sīlavā hoti, pātimokkhasamvarasamvuto viharati ācāragocarasamanno aņumattesu vajjesu bhayadassāvī, samādāya sikkhati sikkhāpadesu, khuddako sīlakkhandho mahanto sīlakkhandho sīlam patiṭṭhā ādi caraṇam samyamo samvaro mukham pamukham kusalānam dhammānam samāpattiyā. Ayam adhisīlasikkhā. Katamā adhicittasikkhā, idha bhikkhu vivicceva kāmehi -pacatuttham jhānam upasampajja viharati, ayam adhicittasikkhā. . Katamā adhipaññāsikkhā, idha bhikkhu paññavā hoti udayatthagāminiyā paññāya samannāgato ariyāya nibbedhikāya sammādukkhakkhayagāminiyā. "So idam dukkhan"ti yathābhūtam pajānāti -pa- "ayam dukkhanirodhagāminī paṭipadā"ti yathābhūtam pajānāti -pa- "ayam āsavanirodhagāminī paṭipadā"ti yathābhūtam pajānāti, ayam adhipaññāsikkhā.

Kathamkathī ñāṇapathāya sikkheti kathamkathī puggalo sakankho savilekho sadveļhako savicikiccho ñāṇādhigamāya ñāṇaphusanāya ñāṇasacchikiriyāya, adhisīlampi sikkheyya, adhicittampi sikkheyya, adhipaññampi sikkheyya, imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkheyya, jānanto sikkheyya, passanto sikkheyya, paccavekkhanto sikkheyya, cittam adhiṭṭhahanto sikkheyya, saddhāya adhimuccanto sikkheyya, vīriyam paggaṇhanto sikkheyya, satim upaṭṭhahanto sikkheyya, cittam samādahanto sikkheyya, paññāya pajānanto sikkheyya, abhiññeyyam abhijānanto sikkheyya, pariññeyyam parijānanto sikkheyya, pahātabbam pajahanto sikkheyya, bhāvetabbam bhāvento sikkheyya, sacchikātabbam sacchikaronto sikkheyya ācareyya samācareyya samādāya vatteyyāti kathamkathī ñāṇapathāya sikkhe.

Natvā pavuttā samanena dhammāti natvāti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā vuttā pavuttā ācikkhitā desitā paññapitā patthapitā vivatā vibhattā uttānīkatā<sup>1</sup> pakāsitā, "sabbe saṅkhārā aniccā"ti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā vuttā pavuttā ācikkhitā desitā paññapitā patthapitā vivatā vibhattā uttānīkatā pakāsitā, "sabbesankhārā dukkhā'ti. "Sabbe dhammā anattā"ti. "Avijjāpaccayā saṅkhārā"ti -pa- "jātipaccayā jarāmaranan"ti. "Avijjānirodhā sankhāranirodho"ti -pa- "jātinirodhā jarāmarananirodho"ti. "Idam dukkhan''ti -pa- "ayam dukkhanirodhagāminī patipadā''ti. "Ime āsavā''ti -pa-"ayam āsavanirodhagāminī patipadā"ti. "Ime dhammā abhiñneyyā"ti. "Ime dhammā pariññeyyā"ti. "Ime dhammā pahātabbā"ti. "Ime dhammā bhāvetabbā"ti. Ime dhammā sacchikātabbā"ti. Channam phassāyatanānam samudayañca atthangamañca assādañca ādīnavañca nissaranañca. Pañcannam upādānakkhandhānam. Catunnam mahābhūtānam. "Yam kiñci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhamman"ti ñatvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā vuttā pavuttā ācikkhitā desitā paññapitā patthapitā vivatā vibhattā uttānīkatā pakāsitā.

Vuttam hetam Bhagavatā— \* abhiññāyāham bhikkhave dhammam desemi, no anabhiññāya, sanidānāham bhikkhave dhammam desemi, no anidānam, sappāṭihāriyāham bhikkhave dhammam desemi, no appāṭihāriyam. Tassa mayham bhikkhave abhiññāya dhammam desayato, no anabhiññāya, sanidānam dhammam desayato, no anidānam, sappāṭihāriyam dhammam desayato, no appāṭihāriyam karaṇīyo ovādo, karaṇīyā anusāsanī. Alañca pana bhikkhave vo tuṭṭhiyā alam pāmojjāya alam somanassāya "Sammāsambuddho Bhagavā, svākkhāto dhammo, suppaṭipanno samgho"ti -pa-. Imasmim ca pana veyyākaraṇasmim bhaññamāne dasasahassī lokadhātu akampitthāti ñatvā pavuttā samaṇena dhammā. Tenāha Bhagavā—

Kodho mosavajjañca kathaṁkathā ca, Etepi dhammā dvayameva sante. Kathaṁkathī ñāṇapathāya sikkhe, Ñatvā pavuttā samaṇena dhammāti.

104. + Sātam asātanca kutonidānā,
Kismim asante na bhavanti hete.
Vibhavam bhavancāpi yametamattham,
Etam me pabrūhi yatonidānam.

Sātam asātanca kutonidānāti sātā asātā kutonidānā kutojātā kutosanjātā kutonibbattā kuto-abhinibbattā kutopātubhūtā, kimnidānā kimsamudayā kimjātikā kimpabhavāti sātāsātānam mūlam pucchati -pa- samudayam pucchati papucchati yācati ajjhesati pasādetīti sātam asātanca kutonidānā.

Kismim asante na bhavanti heteti kismim asante asamvijjamāne natthi anupalabhamāne sātāsātā na bhavanti nappabhavanti na jāyanti na sañjāyanti na nibbattanti na abhinibbattantīti kismim asante na bhavanti hete.

Vibhavam bhavancāpi yametamatthanti katamo sātāsātānam bhavo, yo sātāsātānam bhavo pabhavo jāti sanjāti nibbatti abhinibbatti pātubhāvo, ayam sātāsātānam bhavo. Katamo sātāsātānam vibhavo, yo sātāsātānam khayo vayo bhedo paribhedo

<sup>\*</sup> Am 1. 280; Abhi 4. 407 piṭṭhesu.

aniccatā antaradhānam, ayam sātāsātānam vibhavo. . **Yametamatthan**ti yam paramatthanti vibhavam bhavamcāpi yametamattham.

Etaṁ me pabrūhi yatonidānanti etanti yaṁ pucchāmi, yaṁ yācāmi, yaṁ ajjhesāmi, yaṁ pasādemi. Pabrūhīti brūhi vadehi ācikkha desehi paññapehi paṭṭhapehi vivara vibhaja uttānīkarohi pakāsehīti etaṁ me pabrūhi. Yatonidānanti yaṁnidānaṁ yaṁsamudayaṁ yaṁjātikaṁ yaṁpabhavanti etaṁ me pabrūhi yatonidānaṁ. Tenāha so nimmito—

Sātam asātañca kutonidānā, Kismim asante na bhavanti hete. Vibhavam bhavañcāpi yametamattham, Etam me pabrūhi yatonidānanti.

105. \* Phassanidānam sātam asātam,
Phasse asante na bhavanti hete.
Vibhavam bhavancāpi yametamattham,
Etam te pabrūmi itonidānam.

Phassanidānam sātam asātanti sukhavedanīyam phassam paţicca uppajjati sukhā vedanā. Yā tasseva sukhavedanīyassa phassassa nirodhā yam tajjam vedayitam sukhavedanīyam phassam paţicca paţicca uppannā sukhā vedanā, sā nirujjhati, sā vūpasammati. Dukkhavedanīyam phassam paṭicca uppajjati dukkhā vedanā. Yā tasseva dukkhavedanīyassa phassassa nirodhā yam tajjam vedayitam dukkhavedanīyam phassam paṭicca uppannā dukkhā vedanā, sā nirujjhati, sā vūpasammati. Adukkhamasukhavedanīyam phassam paṭicca uppajjati adukkhamasukhā vedanā. Yā tasseva adukhamasukhavedanīyassa phassassa nirodhā yam tajjam vedayitam adukkhamasukhavedanīyam phassam paṭicca uppannā adukhamasukhā vedanā, sā nirujjhati vūpasammati. . Phassanidānam sātam asātanti sātāsātā phassanidānā phassasamudayā phassajātikā phassappabhavāti phassanidānam sātam asātam asātam.

Phasse asante na bhavanti heteti phasse asante asamvijjamāne natthi anupalabbhamāne sātāsātā na bhavanti nappabhavanti na jāyanti na sañjāyanti na nibbattanti nābhinibbattanti na pātubhavantīti phasse asante na bhavanti hete.

<sup>\*</sup> Khu 1. 414 pitthe.

Vibhavam bhavancāpi yametamatthanti bhavadiṭṭhipi phassanidānā, vibhavadiṭṭhipi phassanidānā. Yametamatthanti yam paramatthanti vibhavam bhavancāpi yametamattham.

Etam te pabrūmi itonidānanti etanti yam pucchasi, yam yācasi, yam ajjhesasi, yam pasādesi. . Pabrūmīti brūmi ācikkhāmi desemi paññapemi paṭṭhapemi vivarāmi vibhajāmi uttānīkaromi pakāsemīti etam te pabrūmi. Itonidānanti ito phassanidānam phassasamudayam phassajātikam phassappabhavanti etam te pabrūmi itonidānam. Tenāha Bhagavā—

Phassanidānam sātam asātam, Phasse asante na bhavanti hete. Vibhavam bhavañcāpi yametamattham, Etam te pabrūmi itonidānanti.

106. \* Phasso nu lokasmim kutonidāno, Phariggahā cāpi¹ kutopahūtā. Kismim asante na mamattamatthi, Kismim vibhūte na phusanti phassā.

Phasso nu lokasmim kutonidānoti phasso kutonidāno kutojāto kutosañjāto kutonibbatto kuto-abhinibbatto kutopātubhūto, kimnidāno kimsamudayo kimjātiko kimpabhavoti phassassa mūlam pucchati, hetum pucchati -pa- samudayam pucchati papucchati yācati ajjhesati pasādetīti phasso nu lokasmim kutonidāno.

Pariggahā cāpi kutopahūtāti pariggahā kutopahūtā kutojātā kutosañjātā kutonibbattā kuto-abhinibbattā kutopātubhūtā, kimnidānā kimsamudayā kimjātikā kimpabhavāti pariggahānam mūlam pucchati, hetum pucchati -pasamudayam pucchati papucchati yācati ajjhesati pasādetīti pariggahā cāpi kutopahūtā.

<sup>\*</sup> Khu 1. 414 pitthe.

Kismim asante na mamattamatthīti kismim asante asamvijjamāne natthi anupalabbhamāne mamattā natthi na santi na samvijjanti nupalabbhanti, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddho abhabbuppattikā ñāṇagginā daddhāti kismim asante na mamattamatthi.

**Kismim vibhūte na phusanti phassā**ti kismim vibhūte vibhavite atikkante samatikkante vītivatte phassā na phusantīti kismim vibhūte na phusanti phassā. Tenāha so nimmito—

Phasso nu lokasmim kutonidāno, Pariggahā cāpi kutopahūtā. Kismim asante na mamattamatthi, Kismim vibhūte na phusanti phassāti.

107. \* Nāmañca rūpañca paţicca phasso, Icchānidānāni pariggahāni. Icchāya'santyā na mamattamatthi, Rūpe vibhūte na phusanti phassā.

Nāmañca rūpañca paticca phassoti + cakkhuñca paticca rūpe ca uppajjati cakkhuviññāṇam, tiṇṇam sangati phasso. Cakkhu ca<sup>1</sup> rūpā ca rūpasmim cakkhusamphassam thapetvā sampayuttakā dhammā nāmasmim, evampi nāmañca rūpañca paticca phasso. Sotañca paticca sadde ca uppajjati sotaviññanam, tinnam sangati phasso. Sotañca sadda ca rūpasmim sotasamphassam thapetvā sampayuttakā dhammā nāmasmim, evampi nāmañca rūpañca paticca phasso. Ghānañca paticca gandhe ca uppajjati ghānaviñnānam, tinnam sangati phasso. Ghānanca gandhā ca rūpasmim ghānasamphassam thapetvā sampayuttakā dhammā nāmasmim, evampi nāmañca rūpañca paticca phasso. Jivhañca paticca rase ca uppajjati jivhāviññānam, tinnam sangati phasso. Jivhā ca rasā ca rūpasmim jivhāsamphassam thapetvā sampayuttakā dhammā nāmasmim, evampi nāmañca rūpañca paticca phasso. Kāyañca paticca photthabbe ca uppajjati kāyaviññānam, tinnam sangati phasso. Kāyo ca photthabbā ca rūpasmim kāyasamphassam thapetvā sampayuttakā dhammā nāmasmim. Evampi nāmañca rūpañca paticca phasso. Manañca paticca dhamme ca uppajjati manoviññanam, tinnam sangati phasso.

<sup>\*</sup> Khu 1. 414 pitthe. + Ma 1. 158; Sam 2. 261 pitthādīsu. 1. Cakkhuñca (bahūsu)

vatthu rūpam rūpasmim, dhammā rūpino rūpasmim manosamphassam thapetvā sampayuttakā dhammā nāmasmim, evampi nāmanca rūpanca paticca phasso.

Icchānidānāni pariggahānīti icchā vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlam. Pariggahāti dve pariggahā taṇhāpariggaho ca diṭṭhipariggaho ca -pa- ayam taṇhāpariggaho -pa- ayam diṭṭhipariggaho. Icchānidānāni pariggahānīti pariggahā icchānidānā icchahetukā icchāpaceayā icchākāraṇā icchāpabhavāti icchānidānāni pariggahāni.

Icchāya'santyā na mamattamatthīti icchā vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Mamattāti dve mamattā taṇhāmamattañca diṭṭhimamattañca -pa- idam taṇhāmamattam -pa- idam diṭṭhimamattam. Icchāya'santyā na mamattamatthīti icchāya asantyā asamvijjamānāya natthi anupalabbhamānāya mamattā natthi na santi na samvijjanti nupalabbhanti, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti icchāya'santyā na mamattamatthi.

Rūpe vibhūte na phusanti phassāti rūpeti cattāro ca mahābhūtā catunnañca mahābhūtānaṁ upādāya rūpaṁ. Rūpe vibhūteti catūhākārehi¹ rūpaṁ vibhūtaṁ hoti ñātavibhūtena² tīraṇavibhūtena pahānavibhūtena samatikkamavibhūtena. Kathaṁ ñātavibhūtena rūpaṁ vibhūtaṁ hoti, rūpaṁ jānāti "yaṁ kiñci rūpaṁ, sabbaṁ rūpaṁ cattāri ca mahābhūtāni catunnañca mahābhūtānaṁ upādāya rūpan"ti jānāti passati. Evaṁ ñātavibhūtena rūpaṁ vibhūtaṁ hoti.

Katham tīranavibhūtena rūpam vibhūtam hoti, evam ñātam katvā rūpam tīreti, aniccato dukkhato rogato gandato sallato aghato ābādhato parato palokato ītito upaddavato bhayato upasaggato calato pabhanguto adhuvato atānato alenato asaranato rittato tucchato suññato anattato ādīnavato viparināmadhammato asārakato aghamūlato

<sup>1.</sup> Catūhi kāraņehi (Syā)

<sup>2.</sup> Ñāṇavibhūtena (Sī), tadatthakathāyam pana ñātavītivattenāti dissati.

vadhakato vibhavato sāsavato saṅkhatato mārāmisato jātidhammato jarādhammato byādhidhammato maraṇadhammato sokaparidevadukhadomanassupāyāsadhammato saṁkilesikadhammato samudayato atthaṅgamato assādato ādīnavato nissaraṇato tīreti. Evaṁ tīraṇavibhūtena rūpaṁ vibhūtaṁ hoti.

Katham pahānavibhūtena rūpam vibhūtam hoti, evam tīrayitvā rūpe chandarāgam pajahati vinodeti byantim karoti anabhāvam gameti, vuttamhetam Bhagavatā— \* yo bhikkhave rūpasmim chandarāgo, tam pajahatha. Evam tam rūpam pahīnam bhavissati ucchinnamūlam tālāvatthukatam anabhāvamkatam āyatim anuppādadhammanti. Evam pahānavibhūtena rūpam vibhūtam hoti.

Katham samatikkamavibhūtena rūpam vibhūtam hoti, catasso arūpasamāpattiyo paṭiladdhassa rūpā vibhūtā honti vibhāvitā atikkantā samatikkantā vītivattā. Evam samatikkamavibhūtena rūpam vibhūtam hoti. Imehi catūhi kāraņehi rūpam vibhūtam hoti.

Rūpe vibhūte na phusanti phassāti rūpe vibhūte vibhāvite atikkante samatikkante vītivatte pañca phassā na phusanti cakkhusamphasso sotasamphasso ghānasamphasso jivhāsamphasso kāyasamphassoti rūpe vibhūte na phusanti phassā. Tenāha Bhagavā—

Nāmañca rūpañca paṭicca phasso, Icchānidānāni pariggahāni. Icchāya'santyā na mamattamatthi, Rūpe vibhūte na phusanti phassāti.

108. + Katham sametassa vibhoti rūpam, Sukham dukhancāpi<sup>1</sup> katham vibhoti. Etam me pabrūhi yathā vibhoti, Tam jāniyāmāti<sup>2</sup> me mano ahu.

Katham sametassa vibhoti rūpanti katham sametassāti katham sametassa katham paṭipannassa katham iriyantassa katham vattentassa katham pālentassa katham yapentassa katham yāpentassa rūpam vibhoti vibhāvīyati

<sup>\*</sup> Sam 2. 23 pitthe.

<sup>1.</sup> Dukkham vāpi (Syā)

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Khu 1. 414 pitthe.

<sup>2.</sup> Jānissāmāti (Sī, Ka)

atikkamīyati samatikkamīyati<sup>1</sup> vītivattīyatīti katham sametassa vibhoti rūpam.

**Sukham dukhancapi katham vibhotī**ti sukhanca dukkhanca katham vibhoti vibhavīyati atikkamīyati samatikkamīyati vītivattīyatīti sukham dukhancapi katham vibhoti.

Etaṁ me pabrūhi yathā vibhotīti etanti yaṁ pucchāmi, yaṁ yācāmi, yaṁ ajjhesāmi, yaṁ pasādemīti etaṁ. Me pabrūhīti me pabrūhi ācikkha desehi paññapehi paṭṭhapehi vivara vibhaja uttānīkarohi pakāsehīti etaṁ me pabrūhi. Yathā vibhotīti yathā vibhoti vibhāvīyati atikkamīyati samatikkamīyati vītivattīyatīti etaṁ me pabrūhi yathā vibhoti.

Taṁ jāniyāmāti me mano ahūti taṁ jāniyāmāti taṁ jāneyyāma ājāneyyāma vijāneyyāma paṭivijāneyyāma paṭivijjheyyāmāti taṁ jāniyāma. Iti me mano ahūti iti me mano ahu, iti me cittaṁ ahu, iti me saṅkappo ahu, iti me viññāṇaṁ ahūti taṁ jāniyāma iti me mano ahu. Tenāha so nimmito—

> Katham sametassa vibhoti rūpam, Sukham dukhancāpi katham vibhoti. Etam me pabrūhi yathā vibhoti, Tam jāniyāmāti me mano ahūti.

109. \* Na saññasaññī na visaññasaññī, Nopi asaññī na vibhūtasaññī. Evam sametassa vibhoti rūpam, Saññānidānā hi papañcasankhā.

Na saññasaññī na visaññasaññīti saññasaññino vuccanti ye pakatisaññāya ṭhitā, napi so pakatisaññāya ṭhito. Visaññasaññino vuccanti ummattakā ye ca khittacittā<sup>2</sup>, napi so ummattako, nopi khittacittoti na saññasaññī na visaññasaññī.

<sup>1.</sup> Vibhāviyyati atikkamiyyati samatikkamiyyati (bahūsu)

<sup>\*</sup> Khu 1. 414 pitthe.

<sup>2.</sup> Ukkhittacittā (Syā)

Nopi asaññī na vibhūtasaññīti asaññino vuccanti nirodhasamāpannā ye ca asaññasattā. Napi so nirodhasamāpanno, napi asaññasatto. Vibhūtasaññino vuccanti ye catunnam arūpasamāpattīnam lābhino. Napi so catunnam arūpasamāpattīnam lābhīti nopi asaññī na vibhūtasaññī.

Evam sametassa vibhoti rūpanti idha bhikkhu sukhassa ca pahānā -pacatuttham jhānam upasampajja viharati, so evam samāhite citte parisuddhe pariyodāte anamane vigatūpakkilese mudubhūte kammaniye thite āneñjappatte ākāsānamcāyatanasamāpattipaṭilābhatthāya cittam abhinīharati abhininnāmeti āruppamaggasamangīti evam sametassa evam paṭipannassa evam iriyantassa evam vattentassa evam pālentassa evam yapentassa evam yāpentassa rūpam vibhoti vibhāvīyati atikkamīyati samatikkamīyati vītivattīyatīti evam sametassa vibhoti rūpam.

Saññānidānā hi papañcasaṅkhāti papañcayeva papañcasaṅkhā. Taṇhāpapañcasaṅkhā diṭṭhipapañcasaṅkhā mānapapañcasaṅkhā saññānidānā saññāsamudayā saññājātikā saññāpabhavāti saññānidānā hi papañcasaṅkhā. Tenāha Bhagavā—

Na saññasaññī na visaññasaññī, Nopi asaññī na vibhūtasaññī. Evaṁ sametassa vibhoti rūpaṁ, Saññānidānā hi papañcasaṅkhāti.

110. \* Yam tam apucchimha akittayī no,
Aññam tam pucchāma tadingha brūhi.
Ettāvata'ggam nu vadanti heke,
Yakkhassa suddhim idha paṇḍitāse.
Udāhu aññampi vadanti etto.

Yaṁ taṁ apucchimha akittayī noti yaṁ taṁ apucchimha ayācimha ajjhesimha pasādayimha. Akittayī noti kittitaṁ pakittitaṁ ācikkhitaṁ desitaṁ paññapitaṁ paṭṭhapitaṁ vivaṭaṁ vibhattaṁ uttānīkataṁ pakāsitanti yaṁ taṁ apucchimha akittayī no.

Aññaṁ taṁ pucchāma tadiṅgha brūhīti aññaṁ taṁ pucchāma, aññaṁ taṁ yācāma, aññaṁ taṁ ajjhesāma, aññaṁ taṁ pasādema, uttariṁ taṁ pucchāma. . Tadiṅgha brūhīti

<sup>\*</sup> Khu 1. 415; Khu 8. 71 pitthesupi.

iṅgha brūhi ācikkha desehi paññapehi paṭṭhapehi vivara vibhaja uttānīkarohi pakāsehīti aññaṁ taṁ pucchāma tadiṅgha brūhi.

Ettāvata'ggam nu vadanti heke, yakkhassa suddhim idha paṇḍitāseti eke samaṇabrāhmaṇā etā arūpasamāpattiyo aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaram vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti. Yakkhassāti sattassa narassa mānavassa posassa puggalassa jīvassa jāgussa jantussa indagussa manujassa. . Suddhinti suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim. . Idha paṇḍitāseti idha paṇḍitavādā thiravādā ñāyavādā hetuvādā lakkhaṇavādā kāraṇavādā ṭhānavādā sakāya laddhiyāti ettāvata'ggam nu vadanti heke, yakkhassa suddhim idha paṇḍitāse.

Udāhu aññampi vadanti ettoti udāhu eke samaņabrāhmaņā etā arūpasamāpattiyo atikkamitvā samatikkamitvā vītivattetvā etto arūpasamāpattito aññam uttarim yakkhassa suddhim visuddhim parisuddhim muttim vimuttim parimuttim vadanti kathenti bhaņanti dīpayanti voharantīti udāhu aññampi vadanti etto. Tenāha so nimmito—

Yam tam apucchimha akittayī no, Aññam tam pucchāma tadingha brūhi. Ettāvata'ggam nu vadanti heke, Yakkhassa suddhim idha paṇḍitāse. Udāhu aññampi vadanti ettoti.

111. \* Ettāvata'ggampi vadanti heke, Yakkhassa suddhim idha paṇḍitāse. Tesam paneke samayam vadanti, Anupādisese kusalāvadānā.

Ettāvataggampi vadanti heke, yakkhassa suddhim idha paṇḍitāseti santeke samaṇabrāhmaṇā sassatavādā etā arūpasamāpattiyo aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaram vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti. Yakkhassāti sattassa narassa mānavassa posassa puggalassa jīvassa jāgussa jantussa indagussa manujassa. . Suddhinti suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim. . Idha paṇḍitāseti idha paṇḍitavādā thiravādā ñāyavādā

hetuvādā lakkhaņavādā kāraņavāda, ṭhānavādā sakāya laddhiyāti ettāvata'ggampi vadanti heke, yakkhassa suddhim idha paṇḍitāse.

Tesam paneke samayam vadanti, anupādisese kusalāvadānāti tesamyeva samaṇabrāhmaṇānam eke samaṇabrāhmaṇā ucchedavādā bhavatajjitā vibhavam abhinandanti, te sattassa samam upasamam vūpasamam nirodham paṭipassaddhinti vadanti, yato kim bho ayam attā kāyassa bhedā ucchijjati vinassati na hoti param maraṇā, ettāvatā anupādisesoti. Kusalāvadānāti kusalavādā paṇḍitavādā thiravādā ñāyavādā hetuvādā lakkhaṇavādā kāraṇavādā ṭhānavādā sakāya laddhiyāti tesam paneke samayam vadanti, anupādisese kusalāvadānā. Tenāha Bhagavā—

Ettāvata'ggampi vadanti heke, Yakkhassa suddhim idha paṇḍitāse. Tesam paneke samayam vadanti, Anupādisese kusalāvadānāti.

112. \* Ete ca ña tvā upanissitāti, Ñatvā munī nissaye so vimamsī. Ñatvā vimutto na vivāda'meti, Bhavābhavāya na sameti dhīro.

Ete ca ñatvā upanissitāti eteti diṭṭhigatike. Upanissitāti "sassatadiṭṭhinissitā"ti ñatvā, "ucchedadiṭṭhinissitā"ti ñatvā, "sassatucchedadiṭṭhinissitā"ti ñatvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtaṁ katvāti ete ca ñatvā upanissitāti.

Natvā munī nissaye so vimamsīti munīti monam vuccati ñāṇam -pa-saṅgajālamaticca so muni. Muni "sassatadiṭṭhinissitā"ti ñatvā, "ucchedadiṭṭhinissitā"ti ñatvā, "sassatucchedadiṭṭhinissitā"ti ñatvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. . So vimamsīti paṇḍito paññavā buddhimā ñāṇī vibhāvī medhāvīti ñatvā muni nissaye so vimamsī. . Natvā vimutto na vivāda metīti ñatvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. Vimuttoti mutto vimutto parimutto suvimutto accanta-anupādāvimokkhena, "sabbe saṅkhārā aniccā"ti ñatvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam

<sup>\*</sup> Khu 1. 415 pitthe.

katvā mutto vimutto parimutto suvimutto accanta-anupādāvimokkhena, "sabbe saṅkhārā dukkhā"ti. "Sabbe dhammā anattā"ti -pa- "yaṁ kiñci samudayadhammaṁ, sabbaṁ taṁ nirodhadhamman"ti ñatvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtaṁ katvā mutto vimutto parimutto suvimutto accanta-anupādāvimokkhenāti ñatvā vimutto. . Na vivādametīti na kalahaṁ karoti. Na bhaṇḍanaṁ karoti. Na viggahaṁ karoti, na vivādaṁ karoti, na medhagaṁ karoti, vuttaṁ hetaṁ Bhagavatā— \* evaṁ vimuttacitto kho aggivessana bhikkhu na kenaci saṁvadati, na kenaci vivadati. Yañca loke vuttaṁ, tena ca voharati aparāmasanti ñatvā vimutto na vivādameti.

Bhavābhavāya na sameti dhīroti bhavābhavāyāti bhavāya kammabhavāya punabbhavāya kāmabhavāya, kammabhavāya kāmabhavāya punabbhavāya rūpabhavāya, kammabhavāya rūpabhavāya punabbhavāya arūpabhavāya punabbhavāya punapbunabbhavāya punappunabbhavāya punappunagatiyā punappuna-upapattiyā punappunapaṭisandhiyā punappuna-attabhāvāya punappunābhinibbattiyā na sameti na samāgacchati na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisati. Dhīroti dhīro paṇḍito paññavā buddhimā ñāṇī vibhāvī medhāvīti bhavābhavāya na sameti dhīro. Tenāha Bhagavā—

Ete ca ñatvā upanissitāti, Ñatvā munī nissaye so vimamsī. Ñatvā vimutto na vivādameti, Bhavābhavāya na sameti dhīroti. Kalahavivādasuttaniddeso ekādasamo.

## 12. Cūļabyūhasuttaniddesa

Atha Cūļabyūhasuttaniddesam¹ vakkhati—

113. + Sakam sakam diṭṭhiparibbasānā, Viggayha nānā kusalā vadanti. Yo evam jānāti² sa vedi dhammam, Idam paṭikkosa'makevalī so.

<sup>\*</sup> Ma 2. 168 pitthe.

<sup>+</sup> Khu 1. 415 pitthe.

<sup>1.</sup> Culaviyūhasuttaniddesam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Evam pajānāti (Sī)

Sakam sakam diṭṭhiparibbasānāti santeke samaṇabrāhmaṇā diṭṭhigatikā, te dvāsaṭṭhiyā diṭṭhigatānam aññataraññataram diṭṭhigatam gahetvā uggahetvā gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvā sakāya sakāya diṭṭhiyā vasanti samvasanti āvasanti parivasanti, yathā agārikā gharesu vasanti sāpattikā vā āpattīsu vasanti, sakilesā vā kilesesu vasanti. Evamevam santeke samaṇabrāhmaṇā diṭṭhigatikā, te dvāsaṭṭhiyā diṭṭhigatānam aññataram diṭṭhigatam gahetvā uggahetvā gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvā sakāya sakāya diṭṭhiyā vasanti samvasanti āvasanti parivasantīti sakam sakam ditthiparibbasānā.

Viggayha nānā kusalā vadantīti viggayhati gahetvā uggahetvā gaņhitvā parāmasitvā abhinivisitvā nānā vadanti vividham vadanti aññoññam vadanti puthu<sup>1</sup> vadanti, na ekam vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti. Kusalāti kusalavādā paṇḍitavādā thiravādā ñāyavādā hetuvādā lakkhaṇavādā kāraṇavādā ṭhānavādā sakāya laddhiyāti viggayha nānā kusalā vadanti.

Yo evam jānāti savedi dhammanti yo imam² dhammam diṭṭhim paṭipadam maggam jānāti. So dhammam vedi aññāsi apassi paṭivijjhīti yo evam jānāti sa vedi dhammam.

Idam paţikkosa'makevalī soti yo imam dhammam diţṭhim paṭipadam maggam paṭikkosati. Akevalī so asamatto so aparipuṇṇo so hīno nihīno omako lāmako chatukko parittoti idam paṭikkosa'makevalī so. Tenāha so nimmito—

Sakam sakam diṭṭhiparibbasānā, Viggayha nānā kusalā vadanti. Yo evam jānāti sa vedi dhammam, Idam patikkosa'makevalī soti.

114. \* Evampi viggayha vivādayanti,
Bālo paro akkusaloti cāhu.
Sacco nu vādo katamo imesam,
Sabbeva hīme kusalāvadānā.

Evampi viggayha vivādayantīti evam gahetvā uggahetvā gaņhitvā parāmasitvā abhinivisitvā vivādayanti kalaham karonti, bhaṇḍanam karonti, viggaham karonti, vivādam karonti, medhagam karonti. "Na tvam imam dhammavinayam ājānāsi -pa- nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti viggayha vivādayanti.

Bālo paro akkusaloti cāhūti paro bālo hīno nihīno omako lāmako chatukko paritto akusalo avidvā avijjāgato aññānī avibhāvī duppaññoti evamāhamsu evam kathenti evam bhaṇanti evam dīpayanti evam voharantīti bālo paro akkusaloti cāhu.

Sacco nu vādo katamo imesanti imesam samaņabrāhmaņānam vādo katamo sacco taccho tatho bhūto yāthāvo aviparītoti sacco nu vādo katamo imesam.

Sabbeva hīme kusalāvadānāti sabbevime samaņabrāhmaņā kusalavādā paņḍitavādā thiravādā ñāyavādā hetuvādā lakkhaņavādā kāraņavādā thānavādā sakāya laddhiyāti sabbeva hīme kusalāvadānā. Tenāha so nimmito—

Evampi viggayha vivādayanti, Bālo paro akkusaloti cāhu. Sacco nu vādo katamo imesam, Sabbeva hīme kusalāvadānāti.

115. \* Parassa ce dhammamanānujānam,
Bālo'mako hoti nihīnapañño.
Sabbeva bālāsu nihīnapaññā,
Sabbevime ditthiparibbasanā.

Parassa ce dhammamanānujānanti parassa dhammam diṭṭhim paṭipadam maggam anānujānanto anānupassanto anānumananto anānumaññanto anānumodantoti parassa ce dhammamanānujānam.

**Bālo'mako hoti nihīnapañño**ti paro bālo hoti hīno nihīno omako lāmako chatukko paritto hīnapañño nihīnapañño omakapañño lāmakapañño chatukkapañño parittapaññoti bālo'mako hoti nihīnapañño.

Sabbeva bālā sunihīnapaññāti sabbevime samaṇabrāhmaṇā bālā hīnā nihīnā omakā lāmakā chatukkā parittā, sabbeva hīnapaññā nihīnapaññā omakapaññā lāmakapaññā chatukkapaññā parittapaññāti sabbeva bālā sunihīnapaññā.

Sabbevime diṭṭhiparibbasānāti sabbevime samaṇabrāhmaṇā diṭṭhigatikā, te dvāsaṭṭhiyā diṭṭhigatānam aññataraññataram diṭṭhigatam gahetvā uggahetvā gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvā sakāya sakāya diṭṭhiyā vasanti samvasanti āvasanti parivasanti. Yathā agārikā vā gharesu vasanti, sāpattikā vā āpattīsu vasanti, sakilesā vā kilesesu vasanti, evamevam sabbevime samaṇabrāhmaṇā diṭṭhigatikā -pa- parivasantīti sabbevime diṭṭhiparibbasānā. Tenāha Bhagavā—

Parassa ce dhammamanānujānam, Bālo'mako hoti nihīnapañño. Sabbeva bālā sunihīnapaññā, Sabbevime diṭṭhiparibbasānāti.

116. Sandiṭṭhiyā ceva navīvadātā¹, Saṁsuddhapaññā kusalā mutīmā. Na tesaṁ koci parihīnapañño, Diṭṭhī hi tesampi tathā samattā.

Sandiṭṭhiyā ceva navīvadātāti sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā anavīvadātā avodātā apariyodātā saṁkiliṭṭhā saṁkilesikāti sandiṭṭhiyā ceva navīvadātā.

**Samsuddhapaññā kusalā mutīmā**ti suddhapaññā visuddhapaññā parisuddhapaññā vodātapaññā pariyodātapaññā. Atha vā suddhadassanā visuddhadassanā

<sup>1.</sup> Cevanavevadātā (Sī), ce pana vivadātā (Syā) Khu 1. 416 pitthepi.

parisuddhadassanā vodātadassanā pariyodātadassanāti samsuddhapaññā. **Kusalā**ti kusalā paṇḍitā paññavanto iddhimanto ñāṇino vibhāvino medhāvinoti samsuddhapaññā kusalā. **Mutīmā**ti mutimā paṇḍitā paññavanto iddhimanto ñānino vibhāvino medhāvinoti samsuddhapaññā kusalā mutīmā.

Tesam na koci parihīnapaññoti tesam samaṇabrāhmaṇānam na koci hīnapañño nihīnapañño omakapañño lāmakapañño chatukkapañño parittapañño atthi. Sabbeva seṭṭhapaññā visiṭṭhapaññā pāmokkhapaññā uttamapaññā pavarapaññāti tesam na koci parihīnapañño.

**Diṭṭhī hi tesampitathā samattā**ti tesam samaṇabrāhmaṇānam diṭṭhi tathā samattā samādinnā gahitā parāmaṭṭhā abhiniviṭṭhā ajjhositā adhimuttāti diṭṭhī hi tesampi tathā samattā. Tenāha Bhagavā—

Sandiṭṭhiyā ceva navīvadātā, Saṁsuddhapaññā kusalā mutīmā. Tesaṁ na koci parihīnapañño, Diṭṭhī hi tesampi tathā samattāti.

117. Na vāhametam tathiyanti brūmi, Yamāhu bālā mithu aññamaññam. Sakam sakam diṭṭhimakamsu saccam, Tasmā hi bāloti param dahanti.

Na vāhametam tathiyanti brūmīti nāti paṭikkhepo. Etanti dvāsaṭṭhidiṭṭhigatāni nāham etam taccham tatham bhūtam yāthāvam aviparītanti brūmi ācikkhāmi desemi paññapemi paṭṭhapemi vivarāmi vibhajāmi uttānīkaromi pakāsemīti na vāhametam tathiyanti brūmi.

Yamāhu bālā mithu aññamaññanti mithūti dve janā dve kalahakārakā dve bhaṇḍanakārakā dve bhassakārakā dve vivādakārakā dve adhikaraṇakārakā dve vādino dve sallapakā, te aññamaññaṁ "bālo² hīno nihīno omako lāmako chatukko paritto"ti

<sup>1.</sup> Tathivanti (Syā) Khu 1. 416 pitthepi.

<sup>2.</sup> Bālato (Sī, Ka) evamaññesu chappadesupi topaccayantavasena.

evamāhamsu evam kathenti evam bhananti evam dīpayanti evam voharantīti yamātu bālā mithu aññamaññam.

Sakam sakam diṭṭhimakamsu saccanti "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti, sakam sakam diṭṭhimakamsu saccam, "asassato loko, idamevasaccam moghamaññan"ti -pa- "neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti sakam sakam diṭṭhimakamsu saccam.

Tasmā hi bāloti paraṁ dahantīti tasmāti tasmā taṁkāraṇā taṁhetu tappaccayā taṁnidānā paraṁ "bālo hīno nihīno omako lāmako chatukko paritto"ti dahanti passanti dakkhanti olokenti nijjhāyanti upaparikkhantīti tasmā hi bāloti paraṁ dahanti. Tenāha Bhagavā—

Na vāhametam tathiyanti brūmi, Yamāhu bālā mithu aññamaññam. Sakam sakam diṭṭhimakamsu saccam, Tasmā hi bāloti param dahantīti.

118. Yamāhu saccam tathiyanti eke, Tamāhu aññepi¹ tuccham musāti. Evampi viggayha vivādayanti, Kasmā na ekam samanā vadanti.

Yamāhu saccam tathiyanti eketi yam dhammam diṭṭhim paṭipadam maggam eke samaṇabrāhmaṇā "idam saccam taccham tatham bhūtam yāthāvam aviparītan"ti evamāhamsu evam kathenti evam bhaṇanti evam dīpayanti evam voharantīti yamāhu saccam tathiyanti eke.

Tamāhu aññepi tuccham musātīti tameva dhammam diṭṭhim paṭipadam maggam eke samaṇabrāhmaṇā "tuccham etam, musā etam, abhūtam etam, alikam etam, ayāthāvam etan"ti evamāhamsu evam kathenti evam bhaṇanti evam dīpayanti evam voharantīti tamāhu aññepi tuccham musāti.

Evampi viggayha vivādayantīti evam gahetvā uggahetvā gaņhitvā parāmasitvā abhinivisitvā vivādayanti, kalaham karonti bhaṇḍanam karonti viggaham karonti, vivādam karonti, medhagam karonti "na tvam imam dhammavinayam ājānāsi -pa- nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti evampi viggayha vivādayanti.

Kasmā na ekam samaņā vadantīti kasmāti kasmā kimkāraņā kimhetu kimpaccayā kimnidānā kimsamudayā kimjātikā kimpabhavā na ekam vadanti nānā vadanti vividham vadanti aññoññam¹ vadanti puthu vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti kasmā na ekam samaṇā vadanti. Tenāha so nimmito—

Yamāhu saccam tathiyanti eke, Tamāhu aññepi tuccham musāti. Evampi viggayha vivādayanti, Kasmā na ekam samanā vadantīti.

119. \* Ekam hi saccam na dutīyamatthi, Yasmim pajā no vivade pajānam. Nānā te saccāni sayam thunanti, Tasmā na ekam samaņā vadanti.

Ekam hi saccam na dutīyamatthīti ekam saccam vuccati dukkhanirodho nibbānam. Yo so sabbasankhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānam. Atha vā ekam saccam vuccati maggasaccam niyyānasaccam dukkhanirodhagāminī paṭipadā ariyo aṭṭhangiko maggo. Seyyathidam. Sammādiṭṭhi sammāsankappo sammāvācā sammākammanto sammā-ājīvo sammāvāyāmo sammāsati sammāsamādhīti ekam hi saccam na dutīyamatthi.

Yasmim pajā no vivade pajānanti yasminti yasmim sacce. Pajāti sattādhivacanam. Pajānanti² yam saccam pajānantā ājānantā vijānantā paṭivijānantā na kalaham kareyyum, na bhaṇḍanam kareyyum, na viggaham kareyyum, na vivādam kareyyum, na medhagam kareyyum, kalaham bhaṇḍanam viggaham vivādam medhagam pajaheyyum vinodeyyum byantim kareyyum³ anabhāvam gameyyunti yasmim pajā no vivade pajānam.

<sup>1.</sup> Aññoññe (Ka)

<sup>2.</sup> Pajānam (Sī, Ka), pajā (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 1. 416 pitthe.

<sup>3.</sup> Byantīkareyyum (Sī, Syā)

Nānā te saccāni sayaṁ thunantīti nānā te saccāni sayaṁ thunanti vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti "sassato loko, idameva saccaṁ moghamaññan"ti sayaṁ thunanti vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti, "asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato paraṁ maraṇā, idameva saccaṁ moghamaññan"ti sayaṁ thunanti vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti nānā te saccāni sayaṁ thunanti.

Tasmā na ekaṁ samaṇā vadantīti tasmāti tasmā taṁkāraṇā taṁhebhu tappaccayā taṁnidānā na ekaṁ vadanti nānā vadanti vividhaṁ vadanti aññoññaṁ vadanti puthu vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti tasmā na ekaṁ samaṇā vadanti. Tenāha Bhagavā—

Ekam hi saccam na dutīyamatthi, Yasmim pajā no vivade pajānam. Nānā te saccāni sayam thunanti, Tasmā na ekam samanā vadantīti.

120. \* Kasmā nu saccāni vadanti nānā,
Pavādiyāse kusalāvadānā.
Saccāni sutāni bahūni nānā,
Udāhu te takkamanussaranti.

Kasmā nu saccāni vadanti nānāti kasmāti kasmā kimkāraņā kimhetu kimpaccayā kimnidānā saccāni nānā<sup>1</sup> vadanti, vividhāni vadanti, aññoññāni vadanti, puthūni vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti kasmā nu saccāni vadanti nānā.

Pavādiyāse kusalāvadānāti pavādiyāseti vippavadantītipi pavādiyāse. Atha vā sakam sakam diṭṭhigatam pavadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti pavadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti, "asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti pavadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti.

<sup>\*</sup> Khu 1. 416 pitthe.

Kusalāvadānāti kusalavādā paņḍitavādā thiravādā ñāyavādā hetuvādā lakkhaņavādā kāraņavādā ṭhānavādā sakāya laddhiyāti pavādiyāse kusalāvadānā.

Saccāni sutāni bahūni nānāti saccāni sutāni bahukāni nānāni vividhāni aññoññāni puthūnīti saccāni sutāni bahūni nānā.

Udāhu te takkamanussarantīti udāhu takkena saṅkappena yāyanti nīyanti vuyhanti saṁharīyantīti evampi udāhu te takkamanussaranti. Atha vā takkapariyāhataṁ vīmaṁsānucaritaṁ sayaṁ paṭibhānaṁ vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti evampi udāhu te takkamanussaranti. Tenāha so nimmito—

Kasmā nu saccāni vadanti nānā, Pavādiyāse kusalāvadānā. Saccāni sutāni bahūni nānā, Udāhu te takkamanussarantīti.

121. \* Na heva saccāni bahūni nānā, Aññatra saññāya niccāni loke. Takkañca diṭṭhīsu pakappayitvā, Saccaṁ musāti dvayadhammamāhu.

Na heva saccāni bahūni nānāti na heva saccāni bahukāni nānāni vividhāni aññoññāni puthūnīti na heva saccāni bahūni nānā.

Aññatra saññāya niccāni loketi aññatra saññāya niccaggāhā ekaññeva saccam loke kathīyati bhaṇīyati dīpīyati voharīyati. Dukkhanirodho nibbānam, yo so sabbasankhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānam. Atha vā ekam saccam vuccati maggasaccam niyyānasaccam dukkhanirodhagāminī paṭipadā ariyo aṭṭhaṅgiko maggo. Seyyathidam, sammādiṭṭhi -pa- sammāsamādhīti aññatra saññāya niccāni loke.

Takkañca diṭṭhīsu pakappayitvā, saccaṁ musāti dvayadhammamāhūti takkaṁ vitakkaṁ saṅkappaṁ takkayitvā vitakkayitvā saṅkappayitvā ditthigatāni janenti

sañjanenti nibbattenti abhinibbattenti diṭṭhigatāni janetvā sañjanetvā nibbattetvā abhinibbattetvā "mayhaṁ saccaṁ, tuyhaṁ musā"ti evamāhaṁsu evaṁ kathenti evaṁ bhaṇanti evaṁ dīpayanti evaṁ voharantīti takkañca diṭṭhīsu pakappayitvā, saccaṁ musāti dvayadhammamāhu. Tenāha Bhagavā—

Na heva saccāni bahūni nānā, Aññatra saññāya niccāni loke. Takkañca diṭṭhīsu pakappayitvā, Saccaṁ musāti dvayadhammamāhūti.

122. \* Diṭṭhe sute sīlavate mute vā, Ete ca¹ nissāya vimānadassī. Vinicchaye ṭhatvā pahassamāno, Bālo paro akkusaloti cāha.

Diţţhe sute sīlavate mute vā, ete ca nissāya vimānadassīti diţṭham vā diṭṭhasuddhim vā sutam vā sutasuddhim vā sīlam vā sīlasuddhim vā vatam vā vatasuddhim vā mutam vā mutasuddhim vā nissāya upanissāya gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvāti diṭṭhe sute sīlavate mute vā, ete ca nissāya. Vimānadassīti na sammānetītipi vimānadassī. Atha vā domanassam janetītipi vimānadassīti diṭṭhe sute sīlavate mute vā, ete ca nissāya vimānadassī.

Vinicchaye ṭhatvā pahassamānoti vinicchayā vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni. Diṭṭhivinicchaye vinicchayadiṭṭhiyā ṭhatvā patiṭṭhahitvā gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvāti vinicchaye ṭhatvā. Pahassamānoti tuṭṭho hoti haṭṭho pahaṭṭho attamano paripuṇṇasaṅkappo. Atha vā dantavidaṁsakaṁ pahassamānoti vinicchaye ṭhatvā pahassamāno.

Bālo paro akkusaloti cāhāti paro "bālo hīno nihīno omako lāmako chatukko paritto akusalo avidvā avijjāgato aññāṇī avibhāvī amedhāvī duppañño"ti evamāha evam katheti evam bhaṇati evam dīpayati evam voharatīti bālo paro akkusaloti cāha. Tenāha Bhagavā—

Diṭṭhe sute sīlavate mute vā, Ete ca nissāya vimānadassī. Vinicchaye ṭhatvā pahassamāno, Bālo paro akkusaloti cāhāti.

123. \* Yeneva bāloti param dahāti, Tenā'tumānam kusaloti cāha. Saya'mattanā so kusalāvadāno, Aññam vimāneti tadeva pāva.

Yeneva bāloti param dahātīti yeneva hetunā yena paccayena yena kāraņena yena pabhavena param bālato hīnato nihīnato omakato lāmakato chatukkato parittato dahati passati dakkhati oloketi nijjhāyati upaparikkhatīti yeneva bāloti param dahāti.

Tenā'tumānam kusaloti cāhāti ātumāno vuccati attā. Sopi teneva hetunā tena paccayena tena kāraņena tena pabhavena attānam ahamasmi kusalo paņḍito paññavā buddhimā ñāṇī vibhāvī medhāvīti tenā'tumānam kusaloti cāha

Saya'mattanā so kusalāvadānoti sayameva attānam kusalavādo paņḍitavādo thiravādo ñāyavādo hetuvādo lakkhaṇavādo kāraṇavādo ṭhānavādo sakāya laddhiyāti saya'mattanā so kusalāvadāno.

Aññaṁ vimāneti tadeva pāvāti na sammānetītipi aññaṁ vimāneti. Atha vā domanassaṁ janetītipi aññaṁ vimāneti. Tadeva pāvāti tadeva taṁ diṭṭhigataṁ pāvadati, "itipāyaṁ puggalo micchādiṭṭhiko viparītadassano"ti aññaṁ vimāneti tadeva pāvada. Tenāha Bhagavā—

Yeneva bāloti param dahāti, Tenā'tumānam kusaloti cāha. Saya'mattanā so kusalāvadāno, Aññam vimāneti tadeva pāvāti. 124. \* Atisāradiṭṭhiyā so samatto,

Mānena matto paripuṇṇamānī.

Sayameva sāmaṁ manasābhisitto,

Diṭṭhī hi sā tassa tathā samattā.

Atisāradiṭṭhiyā so samattoti atisāradiṭṭhiyo vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni. Kimkāraṇā atisāradiṭṭhiyo vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni, sabbā tā diṭṭhiyo kāraṇātikkantā lakkhaṇātikkantā ṭhānātikkantā, tamkāraṇā atisāradiṭṭhiyo vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni. Sabbepi titthiyā atisāradiṭṭhiyā¹. Kimkāraṇā sabbepi titthiyā atisāradiṭṭhiyā², te³ aññamaññam atikkamitvā samatikkamitvā vītivattitvā diṭṭhigatāni janenti sañjanenti nibbattenti abhinibbattenti, tamkāraṇā sabbepi titthiyā atisāradiṭṭhiyā². Atisāradiṭṭhiyā so samattoti atisāradiṭṭhiyā samatto paripuṇṇo anomoti atisāradiṭṭhiyā so samatto.

**Mānena matto paripuṇṇamānī**ti sakāya diṭṭhiyā diṭṭhimānena matto pamatto ummatto atimattoti mānena matto. **Paripuṇṇamānī**ti paripuṇṇamānī samattamānī anomamānīti mānena matto paripuṇṇamānī.

Sayameva sāmaṁ manasābhisittoti sayameva attānaṁ cittena abhisiñcati "ahamasmi kusalo paṇḍito paññavā buddhimā ñāṇī vibhāvī medhāvī"ti sayameva sāmaṁ manasābhisitto.

**Diṭṭhī hi sā tassa tathā samattā**ti tassa sā diṭṭhi tathā samattā samādinnā gahitā parāmaṭṭhā abhiniviṭṭhā ajjhositā adhimuttāti diṭṭhī hi sā tassa tathā samattā. Tenāha Bhagavā—

Atisāradiṭṭhiyā so samatto, Manena matto paripuṇṇamānī. Sayameva sāmaṁ manasābhisitto, Ditthī hi sā tassa tathā samattāti.

<sup>1.</sup> Sabbāpi ditthiyo atisāraditthiyo (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Sabbāpi ditthiyo vuccanti atisāraditthiyo (Sī, Ka) 3. Tā (Ka) \* Khu 1. 417 pitthe.

125. \* Parassa ce hi vacasā nihīno,Tumo sahā hoti nihīnapañño.Atha ce sayam vedagū hoti dhīro,Na koci bālo samaņesu atthi.

Parassa ce hi vacasā nihīnoti parassa ce vācāya vacanena ninditakāraṇā garahitakāraṇā upavaditakāraṇā paro bālo hoti hīno nihīno omako lāmako chatukko parittoti parassa ce hi vacasā nihīno. Tumo sahā hoti nihīnapaññoti sopi teneva saha hoti hīnapañño nihīnapañño omakapañño lāmakapañño chatukkapañño parittapaññoti tumo sahā hoti nihīnapañño.

Atha ce sayam vedagū hoti dhīroti atha ce sayam vedagū hoti dhīro paṇḍito paññavā buddhimā ñāṇī vibhāvī medhāvīti atha ce sayam vedagū hoti dhīro.

Na koci bālo samaņesu atthīti samaņesu na koci bālo hīno nihīno omako lāmako chatukko paritto atthi, sabbeva seṭṭhapaññā¹ visiṭṭhapaññā pāmokkhapaññā uttamapaññā pavarapaññāti na koci bālo samaņesu atthi. Tenāha Bhagavā—

Parassa ce hi vacasā nihīno, Tumo sahā hoti nihīnapañño. Atha ce sayaṁ vedagū hoti dhīro, Na koci bālo samanesu atthīti.

126. \* Aññaṁ ito yā'bhivadanti dhammaṁ, Aparaddhā suddhi'makevalī te. Evampi titthyā puthuso vadanti, Sandiṭṭhirāgena hi te'bhirattā.

Aññaṁ ito yā'bhivadanti dhammaṁ, aparaddhā suddhi'makevalī teti ito aññaṁ dhammaṁ diṭṭhiṁ paṭipadaṁ maggaṁ ye abhivadanti, te suddhimaggaṁ visuddhimaggaṁ parisuddhimaggaṁ vodātamaggaṁ pariyodātamaggaṁ viraddhā aparaddhā khalitā galitā aññāya

aparaddhā akevalī te, asamattā te, aparipuṇṇā te, hīnā nihīnā omakā lāmakā chatukkā parittāti aññaṁ ito yā'bhivadanti dhammaṁ, aparaddā suddhi'makevalī te.

**Evampi titthyā puthuso vadanti**ti **titthaṁ** vuccati diṭṭhigataṁ. Titthiyā vuccanti diṭṭhigatikā. Puthudiṭṭhiyā puthudiṭṭhigatāni vadanti kathenti bhananti dīpayanti voharantīti evampi titthyā puthuso vadanti.

**Sandiṭṭhirāgena hi te'bhirattā**ti sakāya diṭṭhiyā diṭṭhirāgena rattā abhirattāti sandiṭṭhirāgena hi te'bhirattā. Tenāha Bhagavā—

Aññaṁ ito yā'bhivadanti dhammaṁ, Aparaddhā suddhi'makevalī te. Evampi titthyā puthuso vadanti, Sandiṭṭhirāgena hi te'bhirattāti.

127. \* Idheva suddhim iti vādayanti,
Nāñnesu dhammesu visuddhimāhu.
Evampi titthyā puthuso niviṭṭhā,
Sakāyane tattha daļham vadānā.

Idheva suddhim iti vādayantīti idha suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim vadanti kathenti bhananti dīpayanti voharanti, "sassato loko, idameva saccam moghamañan"ti idha suddhim visuddhim parisuddhim muttim vimuttim parimuttim vadanti kathenti bhananti dīpayanti voharanti, "asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maranā, idameva saccam moghamañan"ti idha suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim vadanti kathenti bhananti dīpayanti voharantīti idheva suddhim iti vādayanti.

Nāññesu dhammesu visuddhimāhūti attano satthāram dhammakkhānam gaṇam diṭṭhim paṭipadam maggam ṭhapetvā sabbe paravāde khipanti ukkhipanti parikkhipanti, so satthā na sabbaññū, dhammo na svākkhāto, gaṇo na suppaṭipanno, diṭṭhi na bhaddikā, paṭipadā na supaññattā, maggo na niyyāniko, natthettha suddhi vā visuddhi vā parisuddhi vā, mutti vā vimutti vā parimutti vā, natthettha sujjhanti vā visujjhanti vā parisujjhanti vā, muccanti vā vimuccanti vā parimuccanti vā,

hīnā nihīnā omakā lāmakā chatukkā parittāti evamāhamsu evam kathenti evam bhaṇanti evam dīpayanti evam voharantīti nāññesu dhammesu visuddhimāhu.

Evampi titthyā puthuso niviṭṭhāti titthaṁ vuccati diṭṭhigataṁ, titthiyā vuccanti diṭṭhigatikā, puthudiṭṭhiyā¹ puthudiṭṭhigatesu niviṭṭhā patiṭṭhitā allīnā upagatā ajjhositā adhimuttāti evampi titthyā puthuso niviṭṭhā.

Sakāyane tattha daļham vadānāti dhammo sakāyanam diṭṭhi sakāyanam paṭipadā sakāyanam maggo sakāyanam, sakāyane daļhavādā thiravādā balikavādā avaṭṭhitavādāti sakāyane tattha daļham vadānā. Tenāha Bhagavā—

Idheva suddhim iti vādayanti, Nāñnesu dhammesu visuddhimāhu. Evampi titthyā puthuso niviṭṭhā, Sakāyane tattha daļham vadānāti.

128. Sakāyane vāpi daļham vadāno, Kamettha<sup>2</sup> bāloti param daheyya. Sayamva<sup>3</sup> so medhagamāvaheyya, Param vadam bālamasuddhidhammam.

Sakāyane vāpi daļham vadānoti dhammo sakāyanam diṭṭhi sakāyanam paṭipadā sakāyanam maggo sakāyanam, sakāyane daļhavādo thiravādo balikavādo avaṭṭhitavādoti sakāyane vāpi daļham vadāno.

Kamettha bāloti param daheyyāti etthāti sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā param bālato hīnato nihīnato omakato lāmakato chatukkato parittato kam daheyya, kam passeyya, kam dakkheyya, kam olokeyya, kam nijjhāyeyya, kam upaparikkheyyāti kamettha bāloti param daheyya.

<sup>1.</sup> Puthutitthiyā (Sī, Ka) purimagāthāya pāṭhabhedo natthi.

<sup>2.</sup> Kam tattha (Sī, Ka) Khu 1. 417 pitthepi.

<sup>3.</sup> Sayameva (Syā)

## Sayamva so medhagamāvaheyya, param vadam

bālamasuddhidhammanti parobālo hīno nihīno omako lāmako chatukko paritto asuddhidhammo avisuddhidhammo aparisuddhidhammo avodātadhammoti evam vadanto evam kathento evam bhaṇanto evam dīpayanto evam voharanto sayameva kalaham bhaṇḍanam viggaham vivādam medhagam āvaheyya samāvaheyya āhareyya samāhareyya ākaḍḍheyya samākaḍḍheyya gaṇheyya parāmaseyya abhiniviseyyāti sayamva so medhagamāvaheyya, param vadam bālamasuddhidhammam. Tenāha Bhagavā—

Sakāyane vāpi daļham vadāno, Kamettha bāloti param daheyya. Sayamva so medhagamāvaheyya. Param vadam bālamasuddhidhammanti.

129. \* Vinicchaye ṭhatvā sayam pamāya,
Uddham sa¹ lokasmim vivādameti.
Hitvāna sabbāni vinicchayāni,
Na medhagam kubbati jantu loke.

Vinicchaye ṭhatvā sayaṁ pamāyāti vinicchayā vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni. Vinicchayadiṭṭhiyā ṭhatvā patiṭṭhahitvā gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvāti vinicchaye ṭhatvā. Sayaṁ pamāyāti sayaṁ pamāya paminitvā "ayaṁ satthā sabbaññū"ti sayaṁ pamāya paminitvā "ayaṁ dhammo svākkhāto, ayaṁ gaṇo suppaṭipanno, ayaṁ diṭṭhi bhaddikā, ayaṁ paṭipadā supaññattā, ayaṁ maggo niyyāniko"ti sayaṁ pamāya paminitvāti vinicchaye ṭhatvā sayaṁ pamāya.

Uddham sa lokasmim vivādametīti uddham so vuccati anāgatam. Attano vādam uddham ṭhapetvā sayameva kalaham bhaṇḍanam viggaham vivādam medhagam eti upeti upagacchati gaṇhāti parāmasati abhinivisatīti evampi uddham sa lokasmim vivādameti. Atha vā aññena uddham vādena saddhim kalaham karoti, bhaṇḍanam karoti, viggaham karoti, vivādam karoti, medhagam karoti. "Na tvam imam dhammavinayam ājānāsi -panibbeṭhehi vā sace pahosī"ti evampi uddham sa lokasmim vivādameti.

Hitvāna sabbāni vinicchayānīti vinicchayā vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni. Diṭṭhivinicchayā sabbe vinicchaye¹ hitvā cajitvā pariccajitvā jahitvā pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvāti hitvāna sabbāni vinicchayāni.

Na medhagam kubbati jantu loketi na kalaham karoti, na bhandanam karoti, na viggaham karoti, na vivādam karoti, na medhagam karoti. Vuttam hetam Bhagavatā— \* evam vimuttacitto kho aggivessana bhikkhu na kenaci samvadati, na kenaci vivadati. Yanca loke vuttam, tena ca voharati aparāmasanti. . Jantūti satto naro mānavo poso puggalo jīvo jāgu jantu indagu manujo. Loketi apāyaloke -pa- āyatanaloketi na medhagam kubbati jantu loketi. Tenāha Bhagavā—

Vinicchaye thatvā sayam pamāya, Uddhamsa lokasmim vivādameti. Hitvāna sabbāni vinicchayāni, Na medhagam kubbati jantu loketi.

Cūļaviyūhasuttaniddeso dvādasamo.

## 13. Mahāviyūhasuttaniddesa

Atha Mahāviyūhasuttaniddesam vakkhati—

130. Ye kecime diṭṭhiparibbasānā,
Idameva saccanti ca vādayanti².
Sabbeva te nindamanvānayanti,
Atho pasamsampi labhanti tattha.

Ye kecime diṭṭhiparibbasānāti ye kecīti sabbena sabbaṁ sabbaṭhā sabbaṁ asesaṁ nissesaṁ pariyādiyanavacanametaṁ ye kecīti.

Diṭṭhiparibbasānāti santeke samaṇabrāhmaṇā diṭṭhigatikā, te dvāsaṭṭhiyā diṭṭhigatānaṁ aññataraññataraṁ diṭṭhigataṁ gahetvā uggahetvā gaṇhitvā

<sup>1.</sup> Sabbā vinicchitadiṭṭhiyo (Syā), sabbā vinicchayadiṭṭhiyo (Ka)

<sup>\*</sup> Ma 2. 168 pitthe.

<sup>2.</sup> Saccanti pavādayanti (Syā) Khu 1. 418 pitthe.

parāmasitvā abhinivisitvā sakāya sakāya diṭṭhiyā vasanti saṁvasanti āvasanti parivasanti. Yathā agārikā vā gharesu vasanti, sāpattikā vā āpattīsu vasanti, sakilesā vā kilesesu vasanti, evamevaṁ santeke -pa- parivasantīti ye kecime diṭṭhiparibbasānā.

Idameva saccanti ca vādayantīti "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti, "asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti idameva saccanti ca vādayanti.

Sabbeva te nindamanvānayantīti sabbeva te samaņabrāhmaņā nindameva anventi, garahameva anventi, akittimeva anventi, sabbe ninditāyeva honti, garahitāyeva honti, akittitāyeva hontīti sabbeva te nindamanvānayanti.

Atho pasamsampi labhanti tatthāti tattha sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā pasamsam thomanam kittim vaṇṇahārikam labhanti paṭilabhanti upagacchanti vindantīti atho pasamsampi labhanti tattha. Tenāha so nimmito—

Ye kecime diṭṭhiparibbasānā. Idameva saccanti ca vādayanti. Sabbeva te nindamanvānayanti, Atho pasaṁsampi labhanti tatthāti.

131. \* Appam hi etam na alam samāya, Duve vivādassa phalāni brūmi. Etampi disvā na vivādayetha, Khemā'bhipassam avivādabhūmim.

Appaṁ hi etaṁ na alaṁ samāyāti appaṁ hi etanti appakaṁ etaṁ, omakaṁ etaṁ, thokakaṁ etaṁ, lāmakaṁ etaṁ, chatukkaṁ etaṁ, parittakaṁ etanti appaṁ hi etaṁ. Na alaṁ samāyāti nālaṁ rāgassa samāya, dosassa samāya, mohassa

<sup>\*</sup> Khu 1. 418 pitthe.

samāya, kodhassa. Upanāhassa. Makkhassa. Paļāsassa. Issāya. Macchariyassa. Māyāya. Sāṭheyyassa. Thambhassa. Sārambhassa. Mānassa. Atimānassa. Madassa. Pamādassa. Sabbakilesānam. Sabbaduccaritānam. Sabbadarathānam. Sabbapariļāhānam. Sabbasantāpānam. Sabbakusalābhisankhārānam samāya upasamāya vūpasamāya nibbānāya patinissaggāya patipassaddhiyāti appam hi etam na alam samāya.

Duve vivādassa phalāni brūmīti diṭṭhikalahassa diṭṭhibhaṇḍanassa diṭṭhiviggahassa diṭṭhivivādassa diṭṭhimedhagassa dve phalāni honti. Jayaparājayo hoti, lābhālābho hoti, yasāyaso hoti, nindāpasamso hoti, sukhadukkham hoti, somanassadomanassam hoti, iṭṭhāniṭṭham hoti, anunayapaṭigham hoti, ugghātinigghāti hoti, anurodhavirodho hoti. Atha vā tam kammam nirayasamvattanikam tiracchānayonisamvattanikam pettivisayasamvattanikanti brūmi ācikkhāmi desemi paññapemi paṭṭhapemi vivarāmi vibhajāmi uttānīkaromi pakāsemīti duve vivādassa phalāni brūmi.

Etampi disvā na vivādayethāti etampi disvāti etam ādīnavam disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā diṭṭhikalahesu diṭṭhibhaṇḍanesu diṭṭhiviggahesu diṭṭhivivādesu diṭṭhimedhagesūti etampi disvā. Na vivādayethāti na kalaham kareyya, na bhaṇḍanam kareyya, na viggaham kareyya, na vivādam kareyya, na medhagam kareyya, kalaham bhaṇḍanam viggaham vivādam medhagam pajaheyyavinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, kalahā bhaṇḍanā viggahā vivādā medhagā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti etampi disvā na vivādayetha.

Khemā'bhipassam avivādabhūminti avivādabhūmi vuccati amatam nibbānam. Yo so sabbasankhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānam, etam avivādabhūmim khemato tāṇato leṇato saraṇato abhayato accutato amatato nibbānato passanto dakkhanto olokento nijjhāyanto upaparikkhantoti khemā'bhipassam avivādabhūmim. Tenāha Bhagavā—

Appam hi etam na alam samāya, Duve vivādassa phalāni brūmi, Etampi disvā na vivādayetha, Khemā'bhipassam avivādabhūminti.

132. \* Yā kācimā sammutiyo puthujjā, Sabbāva etā na upeti vidvā. Anūpayo so upayam kimeyya, Ditthe sute khantimakubbamāno.

Yā kācimā sammutiyo puthujjāti yā kācīti sabbena sabbam sabbathā sabbam asesam nissesam pariyādiyanavacanametam yā kācīti. Sammutiyoti sammutiyo vuccanti dvāsatthi ditthigatāni ditthisammutiyo. Puthujjāti puthujjanehi janitā sammutiyoti puthujjā, puthu nānājanehi janitā vā sammutiyoti puthujjāti yā kācimā sammutiyo puthujjā.

Sabbāva etā na upeti vidvāti vidvā vijjāgato ñāṇī vibhāvī medhāvī sabbāva etā diṭṭhisammutiyo neti na upeti na upagacchati na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisatīti sabbāva etā na upeti vidvā.

Anupayo so upayam kimeyyāti upayoti dve upayā taṇhūpayo ca diṭṭhūpayo ca -pa- ayam taṇhūpayo -pa- ayam diṭṭhūpayo. Tassa taṇhūpayo pahīno, diṭṭhūpayo paṭinissaṭṭho, taṇhūpayassa pahīnattā, diṭṭhūpayassa paṭinissaṭṭhattā anūpayo puggalo kim rūpam upeyya upagaccheyya gaṇheyya parāmaseyya abhiniveseyya "attā me"ti. Kim vedanam. Kim saññam. Kim saṅkhāre. Kim viññāṇam. Kim gatim. Kim upapattim. Kim paṭisandhim. Kim bhavam. Kim saṁsāram. Kim vaṭṭam upeyya upagaccheyya gaṇheyya parāmaseyya abhiniveseyyāti anupayo so upayam kimeyya.

Diţţhe sute khantimakubbamānoti diţţhe vā diţţhasuddhiyā vā sute vā sutasuddhiyā vā mute vā mutasuddhiyā vā khantim akubbamāno chandam akubbamāno pemam akubbamāno rāgam akubbamāno ajanayamāno asañjanayamāno anibbattayamāno anabhinibbattayamānoti diţţhe sute khantimakubbamāno. Tenāha Bhagavā—

Yā kācimā sammutiyo puthujjā, Sabbāva etā na upeti vidvā. Anūpayo so upayam kimeyya, Diţṭhe sute khantimakubbamānoti.

133. \* Sīluttamā saññamenāhu suddhim, Vatam samādāya upaṭṭhitāse. Idheva sikkhema athassa suddhim, Bhavūpanītā kusalāvadānā.

Sīluttamā saññamenāhu suddhinti santeke samaņabrāhmaņā sīluttamavādā, te sīlamattena saññamamattena saṁvaramattena avītikkamamattena suddhim visuddhim parivisuddhim, muttim parivimuttim āhamsu<sup>1</sup> vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharanti.

<sup>+</sup> Samaṇamuṇḍikāputto evamāha—catūhi kho ahaṁ gahapati dhammehi samannāgataṁ purisapuggalaṁ paññapemi sampannakusalaṁ paramakusalaṁ uttamapattipattaṁ samaṇaṁ ayojjhaṁ. Katamehi catūhi, idha gahapati na kāyena pāpakammaṁ karoti, na pāpikaṁ² vācaṁ bhāsati, na pāpakaṁ saṅkappaṁ saṅkappeti, na pāpakaṁ ājīvaṁ ājīvati, imehi kho ahaṁ gahapati catūhi dhammehi samannāgataṁ purisapuggalaṁ paññapemi sampannakusalaṁ paramakusalaṁ uttamapattipattaṁ samaṇaṁ ayojjhaṁ. Evamevaṁ santeke samaṇabrāhmaṇā sīluttamavādā, te sīlamattena saññamamattena saṁvaramattena avītikkamamattena suddhiṁ visuddhiṁ parisuddhiṁ, muttiṁ vimuttiṁ parimuttiṁ āhaṁsu vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti sīluttamā saññamenāhu suddhiṁ.

Vatam samādāya upaṭṭhitāseti vatanti hatthivatam vā assavatam vā govatam vā kukkuravatam vā kākavatam vā vāsudevavatam vā baladevavatam vā puṇṇabhaddavatam vā maṇibhaddavatam vā aggivatam vā nāgavatam vā supaṇṇavatam vā yakkhavatam vā asuravatam vā gandhabbavatam vā mahārājavatam vā candavatam vā sūriyavatam vā indavatam vā brahmavatam vā devavatam vā disāvatam vā ādāya samādāya ādiyitvā samādiyitvā gaṇhitvā parāmasitvā

abhinivisitvā upaṭṭhitā paccupaṭṭhitā allīnā upagatā ajjhositā adhimuttāti vataṁ samādāya upaṭṭhitāse.

Idheva sikkhema athassa suddhinti idhāti sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā. Sikkhemāti sikkhema ācarema samācarema samādāya vattemāti idheva sikkhema. Athassa suddhinti athassa suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttinti idheva sikkhema athassa suddhim.

Bhavūpanītā kusalāvadānāti bhavūpanītāti bhavūpanītā bhavūpagatā bhavajjhositā bhavādhimuttāti bhavūpanītā. Kusalāvadānāti kusalavādā paṇḍitavādā thiravādā ñāyavādā hetuvādā lakkhaṇavādā kāraṇavādā ṭhānavādā sakāya laddhiyāti bhavūpanītā kusalāvadānā. Tenāha Bhagavā—

Sīluttamā saññamenāhu suddhim, Vatam samādāya upaṭṭhitāse. Idheva sikkhema athassa suddhim, Bhavūpanītā kusalāvadānāti.

134. Sace cuto sīlavatato hoti,
Pavedhatī<sup>1</sup> kamma virādhayitvā.
Pajappatī<sup>2</sup> patthayatī ca suddhim,
Satthāva hīno pavasam gharamhā.

Sace cuto sīlavatato hotīti dvīhi kāraņehi sīlavatato cavati, paravicehindanāya vā cavati, anabhisambhuņanto vā cavati. Katham paravicehindanāya cavati, paro vicehindati so satthā na sabbaññū, dhammo na svākkhāto, gaņo na suppaṭipanno, diṭṭhi na bhaddikā, paṭipadā na supaññattā, maggo na niyyāniko, natthettha suddhi vā visuddhi vā parisuddhi vā, mutti vā vimutti vā parimutti vā, natthettha sujjhanti vā visujjhanti vā parisujjhanti vā, muccanti vā vimuccanti vā parimuccanti vā, hīnā nihīnā omakā lāmakā chatukkā parittāti evam paro vicehindati. Evam vicehindiyamāno satthārā cavati, dhammakkhānā cavati, gaṇā cavati, diṭṭhiyā cavati, paṭipadāya cavati, maggato cavati. Evam

paravicchindanāya cavati. Katham anabhisambhunanto cavati, sīlam anabhisambhunanto sīlato cavati, vatam anabhisambhunanto vatato cavati, sīlabbatam anabhisambhunanto sīlabbatato cavati. Evam anabhisambhunanto cavatīti sace cuto sīlavatato hoti.

Pavedhati kamma virādhayitvāti pavedhatīti sīlam vā vatam vā sīlabbatam vā "viraddham mayā, aparaddham mayā, khalitam mayā, galitam mayā, aññāya aparaddho ahan"ti vedhati pavedhati sampavedhatīti pavedhati. . Kamma virādhayitvāti puññābhisankhāram vā apuññābhisankhāram vā āneñjābhisankhāram vā "viraddham mayā, aparaddham mayā, khalitam mayā, galitam mayā, aññāya aparaddho ahan"ti vedhati pavedhati sampavedhatīti pavedhati kamma virādhayitvā.

Pajappatī patthayatī ca suddhinti pajappatīti sīlam vā jappati, vatam vā jappati, sīlabbatam vā jappati pajappati abhijappatīti pajappati. Patthayatī ca suddhinti sīlasuddhim vā pattheti, vatasuddhim vā pattheti, sīlabbatasuddhim vā pattheti piheti abhijappatīti pajappatī patthayatī ca suddhim.

Satthāva hīno pavasaṁ gharamhāti yathā puriso gharato nikkhanto satthena pavasaṁ vasanto satthā ohīno. Taṁ vā satthaṁ anubandhati, sakaṁ vā gharaṁ paccāgacchati. Evamevaṁ so diṭṭhigatiko taṁ vā satthāraṁ gaṇhāti, aññaṁ vā satthāraṁ gaṇhāti. Taṁ vā dhammakkhānaṁ gaṇhāti, aññaṁ vā dhammakkhānaṁ gaṇhāti. Taṁ vā gaṇaṁ gaṇhāti, aññaṁ vā gaṇaṁ gaṇhāti. Taṁ vā paṭipadaṁ gaṇhāti, aññaṁ vā paṭipadaṁ gaṇhāti. Taṁ vā maggaṁ gaṇhāti, aññaṁ vā paṭipadaṁ gaṇhāti. Taṁ vā maggaṁ gaṇhāti, aññaṁ vā maggaṁ gaṇhāti parāmasati abhinivisatīti satthāva hīno pavasaṁ gharamhā. Tenāha Bhagavā—

Sace cuto sīlavatato hoti, Pavedhatī kamma virādhayitvā. Pajappatī patthayatī ca suddhim, Satthāva hīno pavasam gharamhāti. 135. \* Sīlabbatam vāpi pahāya sabbam, Kammañca sāvajjanavajjametam. Suddhim asuddhinti apatthayāno, Virato care santimanuggahāya.

Sīlabbatam vāpi pahāya sabbanti sabbā sīlasuddhiyo pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvā, sabbā vatasuddhiyo pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvā, sabbā sīlabbatasuddhiyo pahāya pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvāti sīlabbatam vāpi pahāya sabbam.

Kammañca sāvajjanavajjametanti sāvajjakammaṁ vuccati kaṇhaṁ kaṇhavipākaṁ. Anavajjakammaṁ vuccati sukkaṁ sukkavipākaṁ. Sāvajjañca kammaṁ, anavajjañca kammaṁ pahāya pajahitvā vinodetvā byantiṁ karitvā anabhāvaṁ gametvāti kammañca sāvajjanavajjametaṁ.

Suddhim asuddhinti apatthayānoti asuddhim i asuddhim patthenti. Akusale dhamme patthenti, **suddhin**ti suddhim patthenti. Pañca kāmagune patthenti, asuddhim patthenti, akusale dhamme patthenti, pañca kāmagune patthenti, suddhim patthenti, dvāsatthi ditthigatāni patthenti, asuddhim patthenti, akusale dhamme patthenti, pañca kāmagune patthenti, dvāsatthi ditthigatāni patthenti, suddhim patthenti. Tedhātuke kusale dhamme patthenti, asuddhim patthenti, akusale dhamme patthenti. Pañca kāmaguņe patthenti, dvāsatthi ditthigatāni patthenti. Tedhātuke kusale dhamme patthenti, suddhim patthenti, puthujjanakalyāṇakā<sup>1</sup> niyāmāvakkantim<sup>2</sup> patthenti, sekkhā aggadhammam arahattam patthenti, arahatte patte arahā neva akusale dhamme pattheti, napi pañca kāmagune pattheti, napi dvāsatthi ditthigatāni pattheti, napi tedhātuke kusale dhamme pattheti, napi niyāmāvakkantim pattheti, napi aggadhammam arahattam pattheti. Patthanā samatikkanto arahā vuddhipārihānivītivatto<sup>3</sup>, so vutthavāso cinnacarano -pa-. Jātijarāmaraṇasamsāro, natthi tassa punabbhavoti suddhim asuddhinti apatthayāno.

<sup>1.</sup> Kalyāṇaputhujjanā (Syā) evamīdisesu thānesu.

<sup>3.</sup> Vuddhipārihānim vītivatto (Sī)

<sup>2.</sup> Niyāmāvattantim (Ka)

<sup>\*</sup> Khu 1. 419 pitthe.

Virato care santimanuggahāyāti viratoti suddhi-asuddhiyā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto, vimariyādikatena cetasā viharatīti virato. Careti careyya vicareyya vihareyya iriyeyya vatteyya pāleyya yapeyya yāpeyyāti virato care. Santimanuggahāyāti santiyo vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni. Diṭṭhisantiyo agaṇhanto aparāmasanto anabhinivisantoti virato care santimanuggahāya. Tenāha Bhagavā—

Sīlabbatam vāpi pahāya sabbam, Kammañca sāvajjanavajjametam. Suddhim asuddhinti apatthayāno, Virato care santimanuggahāyāti.

136. \* Tamūpanissāya jigucchitam vā,
Atha vāpi diṭṭhim va sutam mutam vā.
Uddhamsarā suddhi'manutthunanti,
Avītatanhāse bhavābhavesu.

Tamūpanissāya jigucchitam vāti santeke samaņabrāhmaņā tapojigucchavādā tapojigucchasārā tapojigucchanissitā ānissitā allīnā upagatā ajjhositā adhimuttāti tamūpanissāya jigucchitam vā.

Atha vāpi diṭṭhaṁ va sutaṁ mutaṁ vāti diṭṭhaṁ vā diṭṭhasuddhiṁ vā sutaṁ vā sutasuddhiṁ vā mutaṁ vā mutasuddhiṁ vā nissāya upanissāya gaṇhitvā parāmasitvā abhinivisitvāti atha vāpi diṭṭhaṁ va sutaṁ mutaṁ vā.

Uddhamsarā suddhimanutthunantīti santeke samaṇabrāhmaṇā uddhamsarāvādā. Katame te samaṇabrāhmaṇā uddhamsarāvādā, ye te samaṇabrāhmaṇā accantasuddhikā samsārasuddhikā akiriyadiṭṭhikā sassatavādā, ime te samaṇabrāhmaṇā uddhamsarāvādā, te samsāre suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim thunanti vadanti kathenti bhananti dīpayanti voharantīti uddhamsarā suddhimanutthunanti.

Avītataṇhāse bhavābhavesūti taṇhāti rūpataṇhā saddataṇhā gandhataṇhā rasataṇhā phoṭṭhabbataṇhā dhammataṇhā. Bhavābhavesūti bhavābhave kammabhave punabbhave kāmabhave, kammabhave kāmabhave punabbhave

rūpabhave, kammabhave rūpabhave punabbhave arūpabhave, kammabhave arūpabhave punabbhave punappunabbhave, punappunagatiyā punappuna-upapattiyā punappunapaṭisandhiyā punappuna-attabhāvābhinibbattiyā avītataṇhā avigatataṇhā acattataṇhā avantataṇhā amuttataṇhā appaḥīnataṇhā appaṭinissaṭṭhataṇhāti avītataṇhāse bhavābhavesu. Tenāha Bhagavā—

Tamūpanissāya jigucchitam vā, Atha vāpi diṭṭhim va sutam mutam vā. Uddhamsarā suddhimanutthunanti, Avītataṇhāse bhavābhavesūti.

137. \* Patthayamānassa hi jappitāni, Pavedhitam vāpi pakappitesu. Cutūpapāto idha yassa natthi, Sa kena vedheyya kuhim va jappe.

Patthayamānassa hi jappitānīti patthanā vuccati taṇhā, yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Patthayamānassāti patthayamānassa icchamānassa sādiyamānassa pihayamānassa abhijappayamānassāti patthayamānassa hi. Jappitānīti jappanā vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijhā lobho akusalamūlanti patthayamānassa hi jappitāni.

Pavedhitam vāpi pakappitesūti pakappanātidve pakappanā taṇhāpakappanā ca diṭṭhipakappanā ca -pa- ayam taṇhāpakappanā -pa- ayam diṭṭhipakappanā. Pavedhitam vāpi pakappitesūti pakappitam vatthum acchedasankinopi vedhenti, acchijjantepi vedhenti, acchinnepi vedhenti. Pakappitam vatthum vipariṇāmasankinopi vedhenti, vipariṇamantepi vedhenti, vipariṇatepi vedhenti pavedhenti sampavedhentīti pavedhitam vāpi pakappitesu.

Cutūpapāto idha yassa natthīti yassāti arahato khīṇāsavassa. Yassa gamanam āgamanam gamanāgamanam kālam gati bhavābhavo cuti ca upapatti ca nibbatti ca bhedo ca jāti ca jarāmaraṇañca natthi na santi na samvijjanti nupalabbhanti, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti cutūpapāto idha yassa natthi.

<sup>\*</sup> Khu 1. 419 pitthe.

Sa kena vedheyya kuhim va jappeti so kena rāgena vedheyya, kena dosena vedheyya, kena mohena vedheyya, kena mānena vedheyya, kāya diṭṭhiyā vedheyya, kena uddhaccena vedheyya, kāya vicikicchāya vedheyya, kehi anusayehi vedheyya "ratto"ti vā "duṭṭho"ti vā "mūlho"ti vā "vinibaddho"ti vā "parāmaṭṭho"ti vā "vikkhepagato"ti vā "aniṭṭhaṅgato"ti vā "thāmagato"ti vā. Te abhisaṅkhārā pahīnā, abhisaṅkhārānaṁ pahīnattā gatiyā kena vedheyya "nerayiko"ti vā "tiracchanayoniko"ti vā "pettivisayiko"ti vā "manusso"ti vā "devo"ti vā "rūpī"ti vā "arūpī"ti vā "saññī"ti vā "asaññī"ti vā "nevasaññīnāsaññī"ti vā. So hetu natthi, paccayo natthi, kāraṇaṁ natthi, yena vedheyya pavedheyya sampavedheyyāti sa kena vedheyya. Kuhim va jappeti kuhim vā jappeyya, kimhi jappeyya, kattha jappeyya pajappeyya abhijappeyyāti sa kena vedheyya kuhim va jappe. Tenāha Bhagavā—

Patthayamānassa hi jappitāni, Pavedhitam vāpi pakappitesu. Cutūpapāto idha yassa natthi, Sa kena vedheyya kuhim va jappeti.

138. \* Yamāhu dhammam paramanti eke,Tameva hīnanti panāhu aññe.Sacco nu vādo katamo imesam,Sabbeva hīme kusalāvadānā.

Yamāhu dhammam paramanti eketi yam dhammam diṭṭhim paṭipadam maggam eke samaṇabrāhmaṇā "idam paramam aggam seṭṭham visiṭṭham pāmokkham uttamam pavaran"ti evamāhamsu evam kathenti evam bhaṇanti evam dīpayanti evam voharantīti yamāhu dhammam paramanti eke.

Tameva hīnanti panāhu aññeti tameva dhammam diṭṭhim paṭipadam maggam eke samaṇabrāhmaṇā "hīnam etam, nihīnam etam, omakam etam, lāmakam etam, chatukkam etam, parittakam etam"ti evamāhamsu evam kathenti evam bhaṇanti evam dīpayanti evam voharantīti tameva hīnanti panāhu aññe.

Sacco nu vādo katamo imesanti imesam samaņabrāhmaņānam vādo katamo sacco taccho tatho bhūto yāthāvo aviparītoti sacco nu vādo katamo imesam.

Sabbeva hīme kusalāvadānāti sabbevime samaņabrāhmaņā kusalavādā paņḍitavādā thiravādā ñāyavādā hetuvādā lakkhaṇavādā kāraṇavādā ṭhānavādā sakāya laddhiyāti sabbeva hīme kusalāvadānā. Tenāha so nimmito—

Yamāhu dhammam paramanti eke, Tameva hīnanti panāhu aññe. Sacco nu vādo katamo imesam, Sabbeva hīme kusalāvadānāti.

139. \* Sakam hi dhammam paripunnamahu, Aññassa dhammam pana hīnamahu. Evampi viggayha vivādayanti, Sakam sakam sammutimāhu saccam.

Sakam hi dhammam paripunnamāhūti sakam dhammam diṭṭhim paṭipadam maggam eke samaṇabrāhmaṇā "idam samattam paripunṇam anoman"ti evamāhamsu -pa- evam voharantīti sakam hi dhammam paripunnamāhu.

Aññassa dhammaṁ pana hīnamāhūti aññassa dhammaṁ diṭṭhiṁ paṭipadaṁ maggaṁ eke samaṇabrāhmaṇā "hīnaṁ etaṁ, nihīnaṁ etaṁ, omakaṁ etaṁ, lāmakaṁ etaṁ, chatukkaṁ etaṁ, parittakaṁ etaṁ'ti evamāhaṁsu evaṁ kathenti evaṁ bhaṇanti evaṁ dīpayanti evaṁ voharantīti aññassa dhammaṁ pana hīnamāhu.

Evampi viggayha vivādayantīti evam gahetvā uggahetvā ganhitvā parāmasitvā abhinivisitvā vivādayanti, kalaham karonti, bhandanam karonti, viggaham karonti, vivādam karonti, medhagam karonti "na tvam imam dhammavinayam ājānāsi -pa- nibbethehi vā sace pahosī"ti evampi viggayha vivādayanti.

Sakam sakam sammutimāhu saccanti "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti sakam sakam sammutimāhu saccam. "Asassato

<sup>\*</sup> Khu 1. 419 pitthe.

loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan''ti sakam sakam sammutimāhu saccam. Tenāha Bhagavā—

Sakam hi dhammam paripunnamahu, Aññassa dhammam pana hīnamahu. Evampi viggayha vivādayanti, Sakam sakam sammutimāhu saccanti.

140. \* Parassa ce vambhayitena hīno,
Na koci dhammesu visesi assa.
Puthū hi aññassa vadanti dhammam,
Nihīnato samhi dalham vadānā.

Parassa ce vambhayitena hīnoti parassa ce vambhayitakāraṇā ninditakāraṇā garahitakāraṇā upavaditakāraṇā paro bālo hoti hīno nihīno omako lāmako chatukko parittoti parassa ce vambhayitena hīno.

Na koci dhammesu visesi assāti dhammesu na koci aggo seṭṭho visiṭṭho pāmokkho uttamo pavaro assāti na koci dhammesu visesi assa.

Puthū hi aññassa vadanti dhammaṁ nihīnatoti bahukāpi bahūnaṁ dhammaṁ vadanti upavadanti nindanti garahanti hīnato nihīnato omakato lāmakato chatukkato parittato, bahukāpi ekassa dhammaṁ vadanti upavadanti nindanti garahanti hīnato nihīnato omakato lāmakato chatukkato parittato, ekopi bahūnaṁ dhammaṁ vadati upavadati nindati garahati hīnato nihīnato omakato lāmakato chatukkato parittato, ekopi ekassa dhammaṁ vadati upavadati nindati garahati hīnato nihīnato omakato lāmakato chatukkato parittatoti puthū hi aññassa vadanti dhammaṁ.

**Nihīnato samhi daļham vadānā**ti dhammo sakāyanam diṭṭhi sakāyanam paṭipadā sakāyanam maggo sakāyanam, sakāyane daļhavādā thiravādā

\_\_\_\_\_

balikavādā atthitavādāti nihīnato samhi daļham vadānā. Tenāha Bhagavā—

Parassa ce vambhayitena hīno, Na koci dhammesu visesi assa. Puthū hi aññassa vadanti dhammaṁ, Nihīnato samhi dalhaṁ vadānāti.

141. Saddhammapūjāpi<sup>1</sup> nesam tatheva, Yathā pasamsanti sakāyanāni. Sabbeva vādā<sup>2</sup> tathiyā<sup>3</sup> bhaveyyum, Suddhī hi nesam paccattameva.

Saddhammapūjāpi nesam tathevāti katamā saddhammapūjā, sakam satthāram sakkaroti garum karoti māneti pūjeti "ayam satthā sabbaññū"ti, ayam saddhammapūjā. Sakam dhammakkhānam sakam gaṇam sakam diṭṭhim sakam paṭipadam sakam maggam sakkaroti garum karoti māneti pūjeti "ayam maggo niyyāniko"ti, ayam saddhammapūjā. Saddhammapūjāpi nesam tathevāti saddhammapūjā tathā tacchā bhūtā yathāvā aviparītāti saddhammapūjāpi nesam tatheva.

Yathā pasamsanti sakāyanānīti dhammo sakāyanam diṭṭhi sakāyanam paṭipadā sakāyanam maggo sakāyanam, sakāyanāni pasamsanti thomenti kittenti vaṇṇentīti yathā pasamsanti sakāyanāni.

**Sabbeva vādā tathiyā bhaveyyun**ti sabbeva vādā tathā tacchā bhūtā yāthāvā aviparītā bhaveyyunti sabbeva vādā tathiyā bhaveyyum.

Suddhī hi nesam paccattamevāti paccattameva tesam samaṇabrāhmaṇānam suddhi visuddhi parisuddhi mutti vimutti parimuttīti suddhī hi nesam paccattameva. Tenāha Bhagavā—

Saddhammapūjāpi nesam tatheva, Yathā pasamsanti sakāyanāni. Sabbeva vādā tathiyā bhaveyyum, Suddhī hi nesam paccattamevāti. 142. \* Na brāhmaņassa paraneyyamatthi,
Dhammesu niccheyya samuggahītam.
Tasmā vivādāni upātivatto,
Na hi setthato passati dhammamaññam.

Na brāhmaṇassa paraneyyamatthīti nāti paṭikkhepo. Brāhmaṇoti sattannaṁ dhammānaṁ bāhitattā brāhmaṇo -pa- asito tādi pavuccate sa brahmā. . Na brāhmaṇassa paraneyyamatthīti brāhmaṇassa paraneyyatā natthi, brāhmaṇo na paraneyyo, na parapattiyo, na parapaccayo, na parapaṭibaddhagū¹ jānāti passati asammūļho sampajāno paṭissato. "Sabbe saṅkhārā aniccā"ti brāhmaṇassa paraneyyatā natthi, brāhmaṇo na paraneyyo, na parapattiyo, na parapaccayo, na parapaṭibaddhagū jānāti passati asammūļho sampajāno paṭissato. "Sabbe saṅkhārā dukkhā"ti -pa- "yaṁ kiñci samudayadhammaṁ, sabbaṁ taṁ nirodhadhamman"ti brāhmaṇassa paraneyyatā natthi, brāhmaṇo na paraneyyo, na parapattiyo, na parapaccayo, na parapaṭibaddhagū jānāti passati asammūļho sampajāno paṭissatoti na brāhmaṇassa paraneyyamatthi.

Dhammesu niccheyya samuggahītanti dhammesūti dvāsaṭṭhiyā diṭṭhigatesu. Niccheyyāti nicchinitvā vinicchinitvā vicinitvā pavicinitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. Samuggahītanti odhiggāho bilaggāho varaggāho koṭṭhāsaggāho uccayaggāho samuccayaggāho idam saccam tatham bhūtam yāthāvam aviparītanti gahitam parāmaṭṭham abhiniviṭṭham ajjhositam adhimuttam natthi na santi na samvijjati nupalabbhati, pahīnam samucchinnam vūpasantam paṭipassaddham abhabbuppattikam ñāṇagginā daḍḍhanti dhammesu niccheyya samuggahītam.

Tasmā vivādāni upātivattoti tasmāti tasmā tamkāraņā tamhetu tappaccayā tamnidānā diṭṭhikalahāni diṭṭhibhaṇḍanāni diṭṭhiviggahāni diṭṭhivivādāni diṭṭhimedhagāni upātivatto atikkanto samatikkanto vītivattoti tasmā vivādāni upātivatto.

Na hi seṭṭhato passati dhammamaññanti aññaṁ satthāraṁ dhammakkhānaṁ gaṇaṁ diṭṭhiṁ paṭipadaṁ maggaṁ aññatra satipaṭṭhānehi aññatra sammappadhānehi aññatra

<sup>\*</sup> Khu 1. 420 pitthe.

iddhipādehi aññatra indriyehi aññatra balehi aññatra bojjhaṅgehi aññatra ariyā aṭṭhaṅgikā maggā aggaṁ seṭṭhaṁ visiṭṭhaṁ pāmokkhaṁ uttamaṁ pavaraṁ dhammaṁ na passati na dakkhati na oloketi na nijjhāyati na upaparikkhatīti na hi seṭṭhato passati dhammamaññaṁ. Tenāha Bhagavā—

Na brāhmaṇassa paraneyyamatthi, Dhammesu niccheyya samuggahītam. Tasmā vivādāni upātivatto, Na hi setthato passati dhammamaññanti.

143. \* Jānāmi passāmi tatheva etam, Diṭṭhiyā eke paccenti suddhim. Adakkhi ce kiñhi tumassa tena, Atisityā aññena yadanti suddhim.

Jānāmi passāmi tatheva etanti jānāmīti paracittañāṇena<sup>1</sup> vā jānāmi, pubbenivāsānussatiñāṇena vā jānāmi. Passāmīti maṁsacakkhunā vā passāmi, dibbena cakkhunā vā passāmi. Tatheva etanti etaṁ tathaṁ tacchaṁ bhūtaṁ yāthāvaṁ aviparītanti jānāmi passāmi tatheva etaṁ.

Diţţhiyā eke paccenti suddhinti diţṭhiyā eke samaṇabrāhmaṇā suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccenti, "sassato loko idameva saccam moghamaññan"ti diṭṭhiyā eke samaṇabrāhmaṇā suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccenti. "Asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti diṭṭhiyā eke samaṇabrāhmaṇā suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim paccentīti diṭṭhiyā eke paccenti suddhim.

Adakkhi ce kiñhi tumassa tenāti adakkhīti paracittañāṇena vā adakkhi, pubbenivāsānussatiñāṇena vā adakkhi, maṁsacakkhunā vā adakkhi, dibbena cakkhunā vā adakkhīti adakkhi ce. Kiñhi tumassa tenāti tassa tena dassanena kiṁ kataṁ, na dukkhapariññā atthi, na samudayassa pahānaṁ atthi, na maggabhāvanā atthi, na phalasacchikiriyā atthi, na rāgassa samucchedapahānaṁ atthi, na dosassa samucchedapahānaṁ atthi, na mohassa samucchedapahānaṁ

<sup>\*</sup> Khu 1. 420 pitthe.

<sup>1.</sup> Paracittavijānanañānena (Sī) Atthakathā oloketabbā.

atthi, na kilesānam samucchedapahānam atthi, na samsāravaṭṭassa upacchedo atthīti adakkhi ce kiñhi tumassa tena.

Atisitvā aññena vadanti suddhinti te titthiyā suddhimaggam visuddhimaggam parisuddhimaggam vodātamaggam parivodātamaggam atikkamitvā samatikkamitvā vītivattitvā aññatra satipaṭṭhānehi aññatra sammappadhānehi aññatra iddhipādehi aññatra indriyehi aññatra balehi aññatra bojjhangehi aññatra ariyā aṭṭhangikā maggā suddhim visuddhim parisuddhim muttim vimuttim parimuttim vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti evampi atisitvā aññena vadanti suddhim.

Atha vā Buddhā ca Buddhasāvakā ca Paccekabuddhā ca tesam titthiyānam asuddhimaggam avisuddhimaggam aparisuddhimaggam avodātamaggam aparivodātamaggam atikkamitvā samatikkamitvā vītivattitvā catūhi satipaṭṭhānehi catūhi sammappadhānehi catūhi iddhipādehi pañcahi indriyehi pañcahi balehi sattahi bojjhangehi ariyena aṭṭhangikena maggena suddhim visuddhim parisuddhim, muttim vimuttim parimuttim vadanti kathenti bhaṇanti dīpayanti voharantīti evampi atisitvā aññena vadanti suddhim. Tenāha Bhagavā—

Jānāmi passāmi tatheva etam, Diṭṭhiyā eke paccenti suddhim. Adakkhi ce kiñhi tumassa tena, Atisityā aññena yadanti suddhinti.

144. \* Passam naro dakkhati nāmarūpam, Disvāna vā ñassati¹ tānimeva. Kāmam bahum passatu appakam vā, Na hi tena suddhim kusalā vadanti.

Passam naro dakkhati nāmarūpanti passam naro dakkhati paracittanānena vā passanto pubbenivāsānussatinānena vā passanto mamsacakkhunā vā passanto dibbena cakkhunā vā passanto nāmarūpamyeva dakkhati niccato sukhato attato, na tesam dhammānam samudayam vā atthangamam vā assādam vā ādīnavam vā nissaraṇam vā dakkhatīti passam naro dakkhati nāmarūpam.

<sup>\*</sup> Khu 1. 420 pitthe.

Disvāna vā ñassati tānimevāti disvāti paracittañāņena vā disvā pubbenivāsānussatiñāņena vā disvā mamsacakkhunā vā disvā dibbena cakkhunā vā disvā nāmarūpamyeva disvā ñassati niccato sukhato attato, na tesam dhammānam samudayam vā atthangamam vā assādam vā ādīnavam vā nissaraņam vā ñassatīti disvāna vā ñassati tānimeva.

Kāmam bahum passatu appakam vāti kāmam bahukam vā passanto nāmarūpam appakam vā niccato sukhato attatoti kāmam bahum passatu appakam vā.

Na hi tena suddhim kusalā vadantīti kusalāti ye te khandhakusalā dhātukusalā āyatanakusalā paţiccasamuppādakusalā satipaṭṭhānakusalā sammappadhānakusalā iddhipādakusalā indriyakusalā balakusalā bojjhangakusalā maggakusalā phalakusalā nibbānakusalā, te kusalā paracittañāṇena vā pubbenivāsānussatiñāṇena vā mamsacakkhunā vā dibbena cakkhunā vā nāmarūpadassanena suddhim visuddhim parisuddhim muttim vimuttim parimuttim na vadanti na kathenti na bhaṇanti na dīpayanti na voharantīti na hi tena suddhim kusalā vadanti. Tenāha Bhagavā—

Passam naro dakkhati nāmarūpam, Disvāna vā ñassati tānimeva. Kāmam bahum passatu appakam vā, Na hi tena suddhim kusalā vadantīti.

145. \* Nivissavādī na hi subbinālo, Pakappitā diṭṭhipurakkharāno. Yaṁ nissito tattha subhaṁ vadāno, Suddhiṁ vado tattha tathaddasā so.

Nivissavādī na hi subbināyoti "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti nivissavādī, "asassato loko -pa- neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti nivissavādī. Na hi subbināyoti nivissavādī dubbinayo duppaññāpayo<sup>1</sup>

<sup>1.</sup> Duppaññāpiyo (Sī) evamīdisesu ṭhānesu.

<sup>\*</sup> Khu 1. 420 pitthe.

dunnijjhāpayo duppekkhāpayo duppasādayoti nivissavādī na hi subbināyo.

Pakappitā diṭṭhipurakkharānoti kappitā pakappitā abhisaṅkhatā saṇṭhapitā diṭṭhim purekkhato katvā carati. Diṭṭhidhajo diṭṭhiketu diṭṭhādhipateyyo diṭṭhiyā parivārito caratīti pakappitā diṭṭhipurakkharāno.

Yam nissito tattha subham vadānoti yam nissitoti yam satthāram dhammakkhānam gaṇam diṭṭhim paṭipadam maggam nissito ānissito allīno upagato ajjhosito adhimuttoti yam nissito. Tatthāti sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā. Subham vadānoti subhavādo sobhanavādo paṇḍitavādo thiravādo ñāyavādo hetuvādo lakkhaṇavādo kāraṇavādo ṭhānavādo sakāya laddhiyāti yam nissito tattha subham vadāno.

Suddhimvado tattha tathaddasā soti suddhivādo visuddhivādo parisuddhivādo vodatavādo parivodātavādo. Atha vā suddhidassano visuddhidassano parisuddhidassano vodātadassano parivodātadassanoti suddhim vādo. Tatthāti sakāya diṭṭhiyā sakāya khantiyā sakāya ruciyā sakāya laddhiyā tatham taccham bhūtam yāthāvam aviparītanti addassa adakkhi apassi paṭivijjhīti suddhim vādo tattha tathaddasā so. Tenāha Bhagavā—

Nivissavādī na hi subbināyo, Pakappitā diṭṭhipurakkharāno. Yaṁ nissito tattha subhaṁ vadāno, Suddhiṁ vado tattha tathaddasā soti.

146. \* Na brāhmaņo kappamupeti sankhā, Na diṭṭhisārī napi ñāṇabandhu. Ñatvā ca so sammutiyo puthujjā, Upekkhatī uggahaṇanti maññe.

Na brāhmaņo kappamupeti saṅkhāti nāti paṭikkhepo. Brāhmaņoti sattannaṁ dhammānaṁ bāhitattā brāhmaņo -pa- asito tādi pavuccate sa brahmā. Kappāti dve kappā taṇhākappo ca diṭṭhikappo ca -pa- ayaṁ taṇhākappo -pa- ayaṁ diṭṭhikappo. Saṅkhā vuccati ñāṇaṁ. Yā paññā pajānanā -pa-

amoho dhammavicayo sammādiṭṭhi. **Na brāhmaṇo kappamupeti saṅkhā**ti brāhmaṇo saṅkhāya jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtaṁ katvā, "sabbe saṅkhārā aniccā, sabbe saṅkhārā dukkhā -pa- yaṁ kiñci samudayadhammaṁ, sabbaṁ taṁ nirodhadhamman"ti saṅkhāya jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtaṁ katvā taṇhākappaṁ vā diṭṭhikappaṁ vā neti na upeti na upagacchati na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisatīti na brāhmano kappamupeti saṅkhā.

Na diṭṭhisārī napi ñāṇabandhūti tassa dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni. So diṭṭhiyā na yāyati na nīyati na vuyhati na saṁharīyati napi taṁ diṭṭhigataṁ sārato pacceti na paccāgacchatīti na diṭṭhisārī. Napi ñāṇabandhūti aṭṭhasamāpattiñāṇena vā pañcābhiññāñāṇena vā taṇhābandhuṁ vā diṭṭhibandhuṁ vā na karoti na janeti na sañjaneti na nibbatteti nābhinibbattetīti na diṭṭhisārī napi ñāṇabandhu.

Natvā ca so sammutiyo puthujjāti ñatvāti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. "Sabbe sankhārā aniccā"ti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā, "sabbe sankhārā dukkhā"ti -pa- "yam kinci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhamman"ti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvāti natvā ca so. Sammutiyo vuccanti dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni diṭṭhisammutiyo. Puthujjāti puthujjanehi janitā vā tā sammutiyoti puthujjā. Puthu nānājanehi janitā vā sammutiyoti puthujjāti natvā ca so sammutiyo puthujjā.

Upekkhatī uggahaṇanti maññeti aññe taṇhāvasena diṭṭhivasena gaṇhanti parāmasanti abhinivisanti. Arahā upekkhati na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisatīti upekkhatī uggahananti maññe. Tenāha Bhagavā—

Na brāhmaņo kappamupeti saṅkhā, Na diṭṭhisārī napi ñāṇabandhu. Ñatvā ca so sammutiyo puthujjā, Upekkhatī uggahaṇanti maññeti. 147. \* Vissajja ganthāni munīdha loke, Vivādajātesu na vaggasārī.Santo asantesu upekkhako so, Anuggaho uggahaņanti maññe.

Vissajja ganthāni munīdha loketi ganthāti cattāro ganthā abhijjhākāyagantho byāpādo kāyagantho sīlabbataparāmāso kāyagantho idaṁsaccābhiniveso kāyagantho. Attano diṭṭhiyā rāgo abhijjhākāyagantho, paravādesu āghāto appaccayo byāpādo kāyagantho, attano sīlaṁ vā vataṁ vā sīlavataṁ vā parāmasati sīlabbataparāmāso kāyagantho, attano diṭṭhi idaṁsaccābhiniveso kāyagantho. Vissajjāti ganthe vossajjitvā vissajja. Atha vā ganthe gathite ganthite¹ bandhe vibandhe ābandhe² lagge laggite palibuddhe bandhane phoṭayitvā vissajja. Yathā vayhaṁ vā rathaṁ vā sakaṭaṁ vā sandamānikaṁ vā sajjaṁ vissajjaṁ karonti vikopenti, evamevaṁ ganthe vossajjitvā vissajja. Atha vā ganthe gathite gaṇṭhite bandhe vibandhe ābandhe lagge laggite palibuddhe bandhane phoṭayitvā vissajja. Munīti monaṁvuccati ñāṇaṁ -pa- saṅgajālamaticca so muni. Idhāti imissā diṭṭhiyā -pa- imasmiṁ manussaloketi vissajja ganthāni munīdha loke.

Vivādajātesu na vaggasārīti vivādajātesu sañjātesu nibbattesu abhinibbattesu pātubhūtesu<sup>3</sup> chandāgatim gacchantesu dosāgatim gacchantesu bhayāgatim gacchantesu mohāgatim gacchantesu na chandāgatim gacchati, na dosāgatim gacchati, na bhayāgatim gacchati, na mohāgatim gacchati, na rāgavasena gacchati, na dosavasena gacchati, na mohavasena gacchati, na mānavasena gacchati, na diṭṭhivasena gacchati, na uddhaccavasena gacchati, na vicikicchāvasena gacchati, na anusayavasena gacchati, na vaggehi dhammehi yāyati nīyati vuyhati samharīyatīti vivādajātesu na vaggasārī.

Santo asantesu upekkhako soti santoti rāgassa santattā santo, dosassa santattā santo, mohassa santattā santo -pa- sabbākusalābhisaṅkhārānaṁ santattā samitattā vūpasamitattā vijjhātattā

<sup>\*</sup> Khu 1. 420 pitthe.

<sup>1.</sup> Gathite ganthite (bahūsu) 204 pitthe Atthakathā oloketabbā.

<sup>2.</sup> Baddhe vibaddhe ābaddhe (Sī)

<sup>3.</sup> Vivāde jāte sañjāte nibbatte abhinibbatte pātubhūte (Sī, Ka)

nibbutattā vigatattā paṭipassaddhattā santo upasanto vūpasanto nibbuto paṭipassaddhoti santo. **Asantesū**ti asantesu anupasantesu avūpasantesu anibbutesu appaṭipassaddhesūti santo asantesu. **Upekkhako so**ti \* arahā chaļaṅgupekkhāya samannāgato cakkhunā rūpaṁ disvā neva sumano hoti na dummano upekkhako viharati sato sampajāno. Sotena saddaṁ sutvā -pa-kālaṁ kaṅkhati bhāvito sa dantoti santo asantesu upekkhako so.

Anuggaho uggahaṇanti maññeti aññe taṇhāvasena diṭṭhivasena gaṇhante parāmasante abhinivisante arahā upekkhati na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisatīti anuggaho uggahaṇanti maññe. Tenāha Bhagavā—

Vissajja ganthāni munīdha loke, Vivādajātesu na vaggasārī. Santo asantesu upekkhako so, Anuggaho uggahananti maññeti.

148. + Pubbāsave hitvā nave akubbam,Na chandagū nopi nivissavādī.Sa vippamutto diṭṭhigatehi dhīro,Na limpati loke anattagarahī.

Pubbāsave hitvā nave akubbanti pubbāsavā vuccanti atītā rūpavedanāsaññāsaṅkhāraviññāṇā, atīte saṅkhāre ārabbha ye kilesā uppajjeyyum, te kilese hitvā cajitvā pariccajitvā pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvāti pubbāsave hitvā. Nave akubbanti navā vuccanti paccuppannā rūpavedanāsaññāsaṅkhāraviññāṇā, paccuppanne saṅkhāre ārabbha chandam¹ akubbamāno pemam akubbamāno rāgam akubbamāno ajanayamāno asañjanayamāno anibbattayamāno anabhinibbattayamānoti pubbāsave hitvā nave akubbam.

Na chandagū nopi nivissavādīti chandāgatim gacchati, na dosāgatim gacchati, na mohāgatim gacchati, na bhayāgatim gacchati, na rāgavasena

<sup>\*</sup> Dī 3. 207; Aṁ 2. 247; Khu 8. 64; Khu 9. 390 piṭṭhesupi. 

+ Khu 1. 420 piṭṭhe. 1. Khantiṁ (Ka)

gacchati, na dosavasena gacchati, na mohavasena gacchati, na mānavasena gacchati, na diṭṭhivasena gacchati, na uddhaccavasena gacchati, na vicikicchāvasena gacchati, na anusayavasena gacchati, na vaggehi dhammehi yāyati nīyati vuyhati na samharīyatīti na chandagū. **Nopi** nivissavādīti "sassato loko, idameva saccam moghamaññan"ti na nivissavādī -pa- "neva hoti na na hoti tathāgato param maraṇā, idameva saccam moghamaññan"ti na nivissavādīti na chandagū nopi nivissavādī.

Sa vippamutto diṭṭhigatehi dhīroti tassa dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni. So diṭṭhigatehi vippamutto visaññutto, vimariyādikatena cetasā viharati. Dhīroti dhīro paṇḍito paññavā buddhimā ñāṇī vibhāvī medhāvīti sa vippamutto diṭṭhigatehi dhīro.

Na limpati loke anattagarahīti lepāti dve lepā taṇhālepo ca diṭṭhilepo ca -pa- ayaṁ taṇhālepo -pa- ayaṁ diṭṭhilepo. Tassa taṇhālepo paḥīno, diṭṭhilepo paṭinissaṭṭho, tassa taṇhālepassa pahīnattā, diṭṭhilepassa paṭinissaṭṭhattā apāyaloke na limpati, manussaloke na limpati, devaloke na limpati, khandhaloke na limpati. Dhātuloke na limpati, āyatanaloke na limpati na palimpati na upalimpati, alitto apalitto anupalitto nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto, vimariyādikatena cetasā viharatīti na limpati loke.

Anattagarahīti dvīhi kāraņehi attānam garahati katattā ca akatattā ca. Katham katattā ca akatattā ca attānam garahati, "katam me kāyaduccaritam, akatam me kāyasucaritan"ti attānam garahati. "Katam me vacīduccaritam -pa- katam me manoduccaritam. Kato me pāṇātipāto -pa- katā me micchādiṭṭhi, akatā me sammādiṭṭhī"ti attānam garahati. Evam katattā ca akatattā ca attānam garahati.

Atha vā "sīlesu'mhi na paripūrakārī"ti attānaṁ garahati. "Indriyesu'mhi aguttadvāro"ti. "Bhojane'mhi amattaññū"ti. "Jāgariya'mhi ananuyutto"ti. "Na satisampajaññenā'mhi samannāgato"ti. "Abhāvitā

me cattāro satipaṭṭhānā"ti. "Abhāvitā me cattāro sammappadhānā"ti. "Abhāvitā me cattāro iddhipādā"ti. "Abhāvitāni me pañcindriyānī"ti. "Abhāvitā me satta bojjhaṅgā"ti. "Abhāvito me ariyo aṭṭhaṅgiko maggo"ti. "Dukkhaṁ me apariññātan"ti. "Dukkhasamudayo me appahīno"ti. "Maggo me abhāvito"ti. "Nirodho me asacchikato"ti attānaṁ garahati. Evaṁ katattā ca akatattā ca attānaṁ garahati. Evaṁ attagarahī. Tayidaṁ kammaṁ akubbamāno ajanayamāno asañjanayamāno anibbattayamāno anabhinibbattayamāno anattagarahīti na limpati loke anattagarahī. Tenāha Bhagavā—

Pubbāsave hitvā nave akubbam, Na chandagū nopi nivissavādī. Sa vippamutto diṭṭhigatehi dhīro, Na limpati loke anattagarahīti.

149. \* Sa sabbadhammesu visenibhūto, Yam kiñci diṭṭham va sutam mutam vā. Sa pannabhāro muni vippamutto, Na kappiyo nuparato na patthiyo. (Iti Bhagavā,)

Sa sabbadhammesu visenibhūto, yaṁ kiñci diṭṭhaṁ va sutaṁ mutaṁ vāti senā vuccati mārasenā, kāyaduccaritaṁ mārasenā, vacīduccaritaṁ mārasenā, manoduccaritaṁ mārasenā, rāgo. Doso. Moho. Kodho. Upanāho. Makkho. Paļāso. Issā. Macchariyaṁ. Māyā. Sāṭheyyaṁ. Thambho. Sārambho. Māno. Atimāno. Mado. Pamādo. Sabbe kilesā. Sabbe duccaritā. Sabbe darathā. Sabbe pariļāhā. Sabbe santāpā. Sabbākusalābhisaṅkhārā mārasenā. Vuttaṁ hetaṁ Bhagavatā—

+ Kāmā te paṭhamā senā, dutiyā arati vuccati -pa-. Na nam asūro jināti, jetvāva labhate sukhanti.

Yato catūhi ariyamaggehi sabbā ca mārasenā sabbe ca paṭisenikarā kilesā jitā ca parājitā ca bhaggā vippaluggā parammukhā, so vuccati visenibhūto. So diṭṭhe visenibhūto, sute. Mute. Viññāte visenibhūtoti sa sabbadhammesu visenibhūto, yaṁ kiñci diṭṭhaṁ va sutaṁ mutaṁ vā.

<sup>\*</sup> Khu 1. 421 pitthe.

<sup>+</sup> Khu 1. 342; Khu 8. 114 pitthesu.

Sa pannabhāro muni vippamuttoti bhārāti tayo bhārā khandhabhāro kilesabhāro abhisaṅkhārabhāro. Katamo khandhabhāro, paṭisandhiyā rūpaṁ vedanā saññā saṅkhārā viññāṇaṁ, ayaṁ khandhabhāro. Katamo kilesabhāro, rāgo doso moho -pa- sabbākusalābhisaṅkhārā, ayaṁ kilesabhāro. Katamo abhisaṅkhārabhāro, puññābhisaṅkhāro apuññābhisaṅkhāro āneñjābhisaṅkhāro, ayaṁ abhisaṅkhārabhāro. Yato khandhabhāro ca kilesabhāro ca abhisaṅkhārabhāro ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammā, so vuccati pannabhāro patitabhāro oropitabhāro samoropitabhāro nikkhittabhāro paṭipassaddhabhāro.

\* Munīti monam vuccati ñāṇam. Yā paññā pajānanā vicayo pavicayo dhammavicayo sallakkhaṇā upalakkhaṇā paccupalakkhaṇā paṇḍiccam kosallam nepuññam vebhabyā cintā upaparikkhā bhūri medhā parināyikā vipassanā sampajaññam patodo paññā paññindriyam paññābalam paññāsattham paññāpāsādo paññā āloko paññā-obhāso paññāpajjoto paññāratanam amoho dhammavicayo sammādiṭṭhi. Tena ñāṇena samannāgato muni monappatto.

Tīṇi moneyyāni kāyamoneyyam vacīmoneyyam manomoneyyam, katamam kāyamoneyyam, tividhānam kāyaduccaritānam pahānam kāyamoneyyam, tividham kāyasucaritam kāyamoneyyam, kāyārammaņe ñāṇam kāyamoneyyam, kāyapariñnā kāyamoneyyam, pariñnāsahagato maggo kāyamoneyyam, kāye chandarāgassa pahānam kāyamoneyyam, kāyasankhāranirodho catutthajjhānasamāpatti kāyamoneyyam, idam kāyamoneyyam.

Katamam vacīmoneyyam catubbidhānam vacīduccaritānam pahānam vacīmoneyyam, catubbidham vacīsucaritam vacīmoneyyam, vācārammaņe ñāṇam vacīmoneyyam, vācāpariññā vacīmoneyyam, pariññāsahagato maggo vacīmoneyyam, vācāya chandarāgassa pahānam vacīmoneyyam, vacīsankhāranirodho dutiyajjhānasamāpatti vacīmoneyyam, idam vacīmoneyyam.

Katamam manomoneyyam, tividhānam manoduccaritānam pahānam manomoneyyam, tividham manosucaritam manomoneyyam, cittārammane ñāṇam

manomoneyyam, cittapariññā manomoneyyam, pariññāsahagato maggo manomoneyyam, citte chandarāgassa pahānam manomoneyyam, cittasankhāranirodho saññāvedayitanirodhasamāpatti manomoneyyam, idam manomoneyyam.

Kāyamunim vācāmunim, manomunimanāsavam.

Munim moneyyasampannam, āhu sabbappahāyinam.

Kāyamunim vācāmunim, manomunimanāsavam.

Munim moneyyasampannam, āhu ninhātapāpakanti<sup>1</sup>.

Imehi tīhi moneyyehi dhammehi samannāgatā cha munino<sup>2</sup> agāramunino anagāramunino sekhamunino asekhamunino Paccekamunino Munimuninoti<sup>3</sup>. Katame agāramunino, ye te agārikā diṭṭhapadā viññātasāsanā, ime agāramunino. Katame anagāramunino, ye te pabbajitā diṭṭhapadā viññātasāsanā, ime anagāramunino. Satta sekhā sekhamunino. Arahanto asekhamunino. Paccekabuddhā Paccekamunino. Munimunino vuccanti Tathagatā Arahanto Sammāsambuddhā.

Na monena munī hoti, mūlharūpo aviddasu.

Yo ca tulamva paggayha, varamādāya paņdito.

Pāpāni parivajjeti, sa munī tena so muni.

Yo munāti ubho loke, "muni" tena pavuccati.

Asatañca satañca ñatvā dhammam, ajjhattam bahiddhā ca sabbaloke.

Devamanussehi pūjito yo, sangajālamaticca so muni.

Vippamuttoti munino rāgā cittam muttam vimuttam suvimuttam. Dosā cittam. Mohā cittam muttam vimuttam suvimuttam -pa-sabbākusalābhisankhārehi cittam muttam vimuttam suvimuttanti sa pannabhāro muni vippamutto.

Na kappiyo nuparato na patthiyoti Bhagavāti kappāti dve kappā taṇhākappo ca diṭṭhikappo ca -pa- ayaṁ taṇhākappo -pa- ayaṁ diṭṭhikappo. Tassa taṇhākappo pahīno, diṭṭhikappo paṭinissaṭṭho, taṇhākappassa

<sup>1.</sup> Ninahātapāpakanti (Sī) Am 1. 277; Khu 1. 234; Khu 8. 73 pitthesu.

<sup>2.</sup> Munayo (Sī, Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Munimunino (Sī, Syā, Ka) 44 pitthepi.

pahīnattā, diṭṭhikappassa paṭinissaṭṭhattā taṇhākappaṁ vā diṭṭhikappaṁvā na kappeti na janeti na sañjaneti na nibbatteti nābhinibbattetīti na kappiyo. Nūparatoti sabbe bālaputhujjanā rajjanti, puthujjanakalyāṇakaṁ upādāya satta sekhā appattassa pattiyā anadhigatassa adhigamāya asacchikatassa sacchikiriyāya āramanti viramanti paṭiviramanti, arahā ārato virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññuttho, vimariyādikatena cetasā viharatīti na kappiyo nūparato. Na patthiyoti patthanā vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlaṁ. Yassesā patthanā taṇhā pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā, so vuccati na patthiyo.

Bhagavāti gāravādhivacanam. Api ca bhaggarāgoti Bhagavā, bhaggadosoti Bhagavā, bhaggamohoti Bhagavā, bhaggamānoti Bhagavā, bhaggaditthīti Bhagavā, bhaggakandakoti Bhagavā, bhaggakilesoti Bhagavā, bhaji vibhaji pavibhaji dhammaratananti Bhagavā, bhavānam antakaroti Bhagavā, bhāvitakāyo, bhāvitasīlo, bhāvitacitto, bhāvitapaññoti Bhagavā, bhaji vā Bhagavā araññavanapatthāni pantāni senāsanāni appasaddāni appanigghosāni vijanavātāni manussarāhasseyyakāni patisallānasāruppānīti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānanti Bhagavā. Bhāgī vā Bhagavā attharasassa dhammarasassa vimuttirasassa adhisīlassa adhicittassa adhipaññāyāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam jhānānam catunnam appamaññānam catunnam arūpasamāpattīnanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā atthannam vimokkhānam atthannam abhibhayatananam navannam anupubbayiharasamapattinanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā dasannam saññābhāvanānam dasannam kasinasamāpattīnam ānāpānassatisamādhissa asubhasamāpattivāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam satipatthānānam catunnam sammappadhānānam catunnam iddhipādānam pancannam indriyānam pancannam balānam sattannam bojjhangānam ariyassa atthangikassa maggassāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā dasannam Tathāgatabalānam catunnam vesārajjānam catunnam paţisambhidanam channam abhiññanam channam Buddhadhammananti Bhagavā. Bhagavāti netam nāmam mātarā katam, na pitarā katam, na bhātarā katam, na bhaginiyā katam, na mittāmaccehi katam, na

ñātisālohitehi katam, na samaṇabrāhmaṇehi katam, na devatāhi katam, vimokkhantikametam Buddhānam Bhagavantānam bodhiyā mūle saha sabbaññutaññāṇassa paṭilābhā sacchikā paññatti yadidam Bhagavāti na kappiyo nūparato na patthiyo iti Bhagavā. Tenāha Bhagavā—

Sa sabbadhammesu visenibhūto, Yaṁ kiñci diṭṭhaṁ va sutaṁ mutaṁ vā. Sa pannabhāro muni vippamutto, Na kappiyo nuparato na patthiyo. (Iti Bhagavāti,)

Mahābyūhasuttaniddeso terasamo.

## 14. Tuvatakasuttaniddesa

Atha Tuvaṭakasuttaniddesam vakkhati—

150. \* Pucchāmi taṁ ādiccabandhu¹, Vivekaṁ santipadañca Mahesi². Kathaṁ disvā nibbāti bhikkhu, Anupādiyāno lokasmiṁ kiñci.

Pucchāmi taṁ ādiccabandhūti pucchāti + tisso pucchā adiṭṭhajotanā pucchā diṭṭhasaṁsandanā pucchā vimaticchedanā pucchā. Katamā adiṭṭhajotanā pucchā, pakatiyā lakkhaṇaṁ aññātaṁ hoti adiṭṭhaṁ atulitaṁ atīritaṁ avibhūtaṁ avibhāvitaṁ, tassa ñāṇāya dassanāya tulanāya tīraṇāya vibhāvanāya pañhaṁ pucchati, ayaṁ adiṭṭhajotanā pucchā. . Katamā diṭṭhasaṁsandanā pucchā, pakatiyā lakkhaṇaṁ ñātaṁ hoti diṭṭhaṁ tulitaṁ tīritaṁ vibhūtaṁ vibhāvitaṁ, aññehi paṇḍitehi saddhiṁ saṁsandanatthāya pañhaṁ pucchati, ayaṁ diṭṭhasaṁsandanā pucchā. . Katamā vimaticchedanā pucchā, pakatiyā saṁsayapakkhando³ hoti, vimatipakkhando dveļhakajāto "evaṁ nu kho, na nu kho, kiṁ nu kho, kathaṁ nu kho"ti, so vimaticchedanātthāya pañhaṁ pucchati, ayaṁ vimaticchedanā pucchā. Imā tisso pucchā.

<sup>1.</sup> Ādiccabandhū (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Mahesim (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Samsayapakkhanno (Sī, Syā)

<sup>\*</sup> Khu 1. 42 pitthe.

<sup>+</sup> Khu 8. 50, 62 piṭṭhādīsu.

Aparāpi tisso pucchā manussapucchā amanussapucchā nimmitapucchā. Katamā manussapucchā, manussā Buddhaṁ Bhagavantaṁ upasaṅkamitvā pañhaṁ pucchanti, bhikkhū pucchanti, bhikkhuniyo pucchanti, upāsakā pucchanti, upāsikāyo pucchanti, rājāno pucchanti, khattiyā pucchanti, brāhmaṇā pucchanti, vessā pucchanti, suddā pucchanti, gahaṭṭhā pucchanti, pabbajitā pucchanti, ayaṁ manussapucchā. . Katamā amanussapucchā, amanussā Buddhaṁ Bhagavantaṁ upasaṅkamitvā pañhaṁ pucchanti, nāgā pucchanti, supaṇṇā pucchanti, yakkhā pucchanit, asurā pucchanti, gandhabbā pucchanti, mahārājāno pucchanti, indā pucchanti, brahmāno pucchanti, devatāyo pucchanti, ayaṁ amanussapucchā. . Katamā nimmitapucchā, yaṁ Bhagavā rūpaṁ abhinimmināti manomayaṁ sabbaṅgapaccaṅgaṁ ahīnindriyaṁ, taṁ so nimmito Buddhaṁ Bhagavantaṁ upasaṅkamitvā pañhaṁ pucchati, Bhagavā tassa¹ visajjeti, ayaṁ nimmitapucchā. Imā tisso pucchā.

Aparāpi tisso pucchā attatthapucchā paratthapucchā ubhayatthapucchā. Aparāpi tisso pucchā diṭṭhadhammikatthapucchā samparāyikatthapucchā paramatthapucchā. Aparāpi tisso pucchā anavajjatthapucchā nikkilesatthapucchā² vodānatthapucchā. . Aparāpi tisso pucchā atītapucchā anāgatapucchā paccuppannapucchā. . Aparāpi tisso pucchā ajjhattapucchā bahiddhāpucchā ajjhattabahiddhāpucchā. . Aparāpi tisso pucchā kusalapucchā akusalapucchā abyākatapucchā. . Aparāpi tisso pucchā khandhapucchā dhātupucchā āyatanapucchā. . Aparāpi tisso pucchā satipaṭṭhānapucchā sammappadhānapucchā iddhipādapucchā. . Aparāpi tisso pucchā indriyapucchā balapucchā bojjhaṅgapucchā. . Aparāpi tisso pucchā maggapucchā phalapucchā nibbānapucchā.

**Pucchāmi tan**ti pucchāmi tam, yācāmi tam, ajjhesāmi tam, pasādemi tam, "kathayassu me"ti pucchāmi tam, **ādiccabandhū**ti **ādicco** vuccati sūriyo<sup>3</sup>. Sūriyo Gotamo gottena, Bhagavāpi Gotamo gottena, Bhagavā sūriyassa gottanātako gottabandhu, tasmā Buddho Ādiccabandhūti pucchāmi tam Ādiccabandhu.

**Vivekam santipadañca Mahesī**ti **vivekā**ti tayo vivekā kāyaviveko cittaviveko upadhiviveko. Katamo kāyaviveko,

idha bhikkhu vivittam senāsanam bhajati araññam rukkhamūlam pabbatam kandaram giriguham susānam vanapattham abbhokāsam palālapuñjam. Kāyena vivittena viharati so eko gacchati, eko tiṭṭhati, eko nisīdati, eko seyyam kappeti, eko gāmam piṇḍāya pavisati, eko paṭikkamati, eko raho nisīdati, eko caṅkamam adhiṭṭhāti, eko carati viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpeti. Ayam kāyaviveko.

Katamo cittaviveko, pathamam jhānam samāpannassa nīvaranehi cittam vivittam hoti, dutiyam jhānam samāpannassa vitakkavicārehi cittam vivittam hoti, tatiyam jhānam samāpannassa pītiyā cittam vivittam hoti, catuttham jhānam samāpannassa sukhadukkhehi cittam vivittam hoti. Akāsānancāyatanam samāpannassa rūpasannāya patighasannāya nānattasaññāya cittam vivittam hoti, viññānañcāyatanam samāpannassa ākāsānañcayatanasaññāya cittam vivittam hoti, ākiñcaññāyatanam samāpannassa viñnānancāyatanasannāya cittam vivittam hoti, nevasaññānāsaññāyatanam samāpannassa ākiñcaññāyatanasaññāya cittam vivittam hoti. Sotāpannassa sakkāyaditthiyā vicikicchāya sīlabbataparāmāsā ditthānusayā vicikicchānusayā, tadekatthehi ca kilesehi cittam vivittam hoti, sakadāgāmissa oļārikā kāmarāgasaññojanā paţighasaññojanā oļārikā kāmarāgānusayā patighānusayā, tadekatthehi ca kilesehi cittam vivittam hoti, anāgāmissa anusahagatā kāmarāgasaññojanā patighasaññojanā anusahagatā kāmarāgānusayā patighānusayā, tadekatthehi ca kilesehi cittam vivittam hoti, arahato rūparāgā arūparāgā mānā uddhaccā avijjāya mānānusayā bhavarāgānusayā avijjānusayā, tadekatthehi ca kilesehi bahiddhā ca sabbanimittehi cittam vivittam hoti. Ayam cittaviveko.

Katamo upadhiviveko, **upadhi** vuccanti kilesā ca khandhā ca abhisaṅkhārā ca. Upadhiviveko vuccati amataṁ nibbānaṁ. Yo so sabbasaṅkhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānaṁ, ayaṁ upadhiviveko. Kāyaviveko ca vivekaṭṭhakāyānaṁ¹ nekkhammābhiratānaṁ, cittaviveko ca parisuddhacittānaṁ paramavodānapattānaṁ, upadhiviveko

ca nirupadhīnam puggalānam visankhāragatānam. Santīti ekena ākārena santipi santipadampi tamyeva amatam nibbānam. Yo so sabbasankhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo girāgo nirodho nibbānam. Vuttam hetam Bhagavatā— \* santametam padam, paṇītametam padam, yadidam sabbasankhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānanti. Atha aparena ākārena ye dhammā santādhigamāya santiphusanāya santisacchikiriyāya samvattanti. Seyyathidam, cattāro satipaṭṭhānā cattāro sammappadhānā cattāro iddhipādā pañcindriyāni pañca balāni satta bojjhangā ariyo aṭṭhangiko maggo, ime vuccanti santipadam tāṇapadam leṇapadam saraṇapadam abhayapadam accutapadam amatapadam nibbānapadam.

Mahesīti kim Mahesi Bhagavā. Mahantam sīlakkhandham esī gavesī pariyesīti Mahesi, mahantm samādhikkhandham. Mahantam paññākkhandham. Mahantam vimuttikkhandham. Mahantam vimuttiñānadassanakkhandham esī gavesī pariyesīti Mahesi, mahato tamokāyassa padālanam, mahato vipallāsassa bhedanam, mahato tanhāsallassa abbahanam, <sup>1</sup> mahato ditthisamghātassa vinivethanam, mahato mānadhajassa papātanam<sup>2</sup> mahato abhisankhārassa vūpasamam, mahato oghassa nittharanam, mahato bhārassa nikkhepanam, mahato samsāravattassa upacchedam, mahato santāpassa nibbāpanam, mahato parilāhassa patipassaddhim, mahato dhammadhajassa ussāpanam esī gavesī pariyesīti Mahesi, mahante satipatthāne mahante sammappadhāne mahante iddhipāde mahantāni indriyāni mahantāni balāni mahante bojjhange mahantam ariyam atthangikam maggam mahantam paramattham amatam nibbānam esī gavesī pariyesīti Mahesi, mahesakkhehi vā sattehi esito gavesito pariyesito "kaham Buddho kaham Bhagavā kaham Devadevo kaham narāsabho"ti Mahesīti vivekam santipadanca Mahesi.

Katham disvā nibbāti bhikkhūti katham disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā attano rāgam nibbāpeti, dosam nibbāpeti, moham nibbāpeti, kodham. Upanāham. Makkham. Paļāsam. Issam. Macchariyam. Māyam. Sāṭheyyam. Thambham. Sārambham. Mānam. Atimānam. Madam. Pamādam. Sabbe kilese. Sabbe duccarite. Sabbe darathe. Sabbe parilāhe. Sabbe

<sup>\*</sup> Ma 2. 99; Am 3. 221; Khu 8. 142 pitthesupi.

<sup>1.</sup> Abbūhanam (Sī, Syā), abbhuhanam (Ka) Khu 8. 77pitthepi. 2. Pavāhanam (Syā)

santāpe. Sabbākusalābhisankhāre nibbāpeti sameti upasameti vūpasameti paṭipassambheti. . **Bhikkhū**ti puthujjanakalyāṇako vā bhikkhu sekho vā bhikkhūti katham disvā nibbāti bhikkhu.

Anupādiyāno lokasmim kiñcīti catūhi upādānehi anupādiyamāno agaņhayamāno aparāmasamāno anabhinivisamāno. Lokasminti apāyaloke manussaloke devaloke, khandhaloke dhātuloke āyatanaloke. Kiñcīti kiñci rūpagatam vedanāgatam saññāgatam sankhāragatam viññāṇagatanti anupādiyāno lokasmim kiñci. Tenāha so nimmito—

Pucchāmi tam Ādiccabandhu, Vivekam santipadañca Mahesi. Katham disvā nibbāti bhikkhu, Anupādiyāno lokasmim kiñcīti.

151. Mūlam papañcasankhāya, (iti Bhagavā,)
Mantā asmīti sabbamuparundhe<sup>1</sup>.
Yā kāci tanhā ajjhattam,
Tāsam vinayā sadā sato sikkhe.

Mūlaṁ papañcasaṅkhāya, (iti Bhagavā,) mantā asmīti sabbamuparundheti papañcāyeva papañcasaṅkhā, taṇhāpapañcasaṅkhā diṭṭhipapañcasaṅkhā. Katamaṁ taṇhāpapañcassa mūlaṁ, avijjāmūlaṁ ayonisomanasikāro mūlaṁ, asmimāno mūlaṁ, ahirikaṁ mūlaṁ, anottappaṁ mūlaṁ, uddhaccaṁ mūlaṁ, idaṁ taṇhāpapañcassa mūlaṁ. Katamaṁ diṭṭhipapañcassa mūlaṁ, avijjāmūlaṁ, ayonisomanasikāro mūlaṁ, asmimāno mūlaṁ, ahirikaṁ mūlaṁ, anottappaṁ mūlaṁ, uddhaccaṁ mūlaṁ, idaṁ diṭṭhipapañcassa mūlaṁ.

Bhagavāti gāravādhivacanam. Api ca bhaggarāgoti Bhagavā, bhaggadosoti Bhagavā, bhaggamohoti Bhagavā, bhaggamānoti Bhagavā, bhaggadiṭṭhīti Bhagavā, bhaggakaṇḍakoti Bhagavā, bhaggakilesoti Bhagavā, bhaji vibhaji pavibhaji dhammaratananti Bhagavā, bhavānam antakaroti Bhagavā, bhāvitakāyo bhāvitasīlo bhāvitacitto bhāvitapaññoti Bhagavā, bhaji vā

Bhagavā araññavanapatthāni pantāni senāsanāni appasaddāni appanigghosāni vijanavātāni manussarāhassevyakāni patisallānasāruppānīti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā attharasassa dhammarasassa vimuttirasassa adhisīlassa adhicittassa adhipaññāyāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam jhānānam catunnam appamaññānam catunnam arūpasamāpattīnanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā atthannam vimokkhānam atthannam abhibhāyatanānam navannam anupubbayihārasamāpattīnanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā dasannam saññābhāvanānam dasannam kasinasamāpattīnam ānāpānassatisamādhissa asubhasamāpattiyāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam satipatthānānam catunnam sammappadhānānam catunnam iddhipādānam pañcannam indriyānam pañcannam balānam sattannam bojjhangānam ariyassa atthangissa maggassāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā dasannam Tathāgatabalānam catunnam vesārajjānam catunnam patisambhidānam channam abhiññānam channam Buddhadhammānanti Bhagavā, Bhagavāti netam nāmam mātarā katam, na pitarā katam, na bhātarā katam, na bhaginiyā katam, na mittāmaccehi katam, na ñātisālohitehi katam, na samanabrāhmanehi katam, na devatāhi katam, vimokkhantikametam Buddhānam Bhagavantānam bodhiyā mūle saha sabbaññutañānassa patilābhā sacchikā paññatti yadidam Bhagavāti mūlam papañcasankhāya iti Bhagavā.

Mantā asmīti sabbamuparundheti mantā vuccati paññā. Yā paññā pajānanā -pa- amoho dhammavicayo sammādiṭṭhi. Asmīti rūpe "asmī"ti māno "asmī"ti chando "asmī"ti anusayo. Vedanāya. Saññāya. Saṅkhāresu. Viññāṇe "asmī"ti māno "asmī"ti chando "asmī"ti anusayoti mūlaṁ papañcasaṅkhāya iti Bhagavā. Mantā asmīti sabbamuparundheti papañcasaṅkhāya mūlañca asmimānañca mantāya sabbaṁ rundheyya uparundheyya nirodheyya vūpasameyya atthaṅgameyya paṭipassambheyyāti mūlaṁ papañcasaṅkhāya iti Bhagavā, mantā asmīti sabbamuparundhe.

Yā kāci taṇhā ajjhattanti yā kācīti sabbena sabbaṁ sabbaṁ asesaṁ nissesaṁ pariyādiyanavacanametaṁ yā kācīti. Taṇhāti rūpataṇhā -pa- dhammataṇhā. ajjhattanti ajjhattasamuṭṭhānā vā¹ sā taṇhāti

ajjhattam. Atha vā **ajjhattikam** vuccati cittam. Yam cittam mano mānasam hadayam paṇḍaram mano manāyatanam manindriyam viññāṇam viññāṇakkhandho tajjā manoviññāṇadhātu. Cittena sā taṇhā sahagatā sahajātā samsaṭṭhā sampayuttā ekuppādā ekanirodhā ekavatthukā ekārammanātipi ajjhattanti yā kāci tanhā ajjhattam.

Tāsam vinayā sadā sato sikkheti sadāti sadā sabbadā sabbakālam niccakālam dhuvakālam satatam samitam abbokinnam ponkhānuponkham udakūmigajātam avīci santati sahitam phusitam purebhattam pacchābhattam purimam yamam majjhimam yamam pacchimam yamam kale junhe vasse hemante gimhe purime vayokhandhe majjhime vayokhandhe pacchime vayokhandhe. . **Sato**ti catūhi kāraņehi sato. Kāye kāyānupassanāsatipatthānam bhāvento sato, vedanāsu -pa-. Citte -pa-. Dhammesu dhammanupassanasatipatthanam bhavento sato, aparehipi catuhi kāranehi sato, asati parivajjanāya sato, satikaranīyānam dhammānam katattā sato, satipatipakkhānam dhammānam hatattā sato, satinimittānam asammutthattā sato. Aparehipi catūhi kāraņehi sato, satiyā samannāgatattā sato, satiyā vasitattā sato, satiyā pāguñnatāya sato, satiyā apaccorohanatāya sato. Aparehipi catūhi kāranehi sato, sattattā sato, santattā sato, samitattā sato, santadhammasamannāgatattā sato, Buddhānussatiyā sato, dhammānussatiyā sato, samghānussatiyā sato, sīlānussatiyā sato, cāgānussatiyā sato, devatānussatiyā sato, ānāpānassatiyā sato, maranassatiyā sato, kāyagatāsatiyā sato, upasamānussatiyā sato, yā sati anussati patissati sati saranatā dhāranatā apilāpanatā asammussanatā sati satindriyam satibalam sammāsati satisambojihango ekāyanamaggo, ayam vuccati sati. Imāya satiyā upeto samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato so vuccati sato.

**Sikkhe**ti tisso sikkhā adhisīlasikkhā adhicittasikkhā adhipaññāsikkhā. Katamā adhisīlasikkhā, idha bhikkhu sīlavā hoti, pātimokkhasamvarasamvuto viharati ācāragocarasampanno aņumattesu vajjesu bhayadassāvī, samādāya sikkhati sikkhāpadesu, khuddako sīlakkhandho. Mahanto sīlakkhandho. Sīlam patiṭṭhā ādi caraṇam samyamo samvaro mukham pamukham kusalānam dhammānam samāpattiyā. Ayam adhisīlasikkhā.

Katamā adhicittasikkhā, idha bhikkhu vivicceva kāmehi vivicca akusalehi dhammehi savitakkam savicāram vivekajam pītisukham paṭhamam jhānam upasampajja viharati. Vitakkavicārānam vūpasamā ajjhattam sampasādanam cetaso ekodibhāvam avitakkam avicāram samādhijam pītisukham dutiyam jhānam upasampajja viharati. Pītiyā ca virāgā upekkhako ca viharati sato ca sampajāno sukhanca kāyena paṭisamvedeti, yam tam ariyā ācikkhanti "upekkhako satimā sukhavihārī"ti tatiyam jhānam upasampajja viharati. Sukhassa ca pahānā dukkhassa ca pahānā pubbeva somanassadomanassānam atthangamā adukkhamasukham upekkhāsatipārisuddhim catuttham jhānam upasampajja viharati. Ayam adhicittasikkhā.

Katamā adhipaññāsikkhā, idha bhikkhu paññavā hoti udayatthagāminiyā paññāya samannāgato ariyāya nibbedhikāya sammādukkhakkhayagāminiyā. So "idam dukkhan"ti yathābhūtam pajānāti, "ayam dukkhasamudayo"ti yathābhūtam pajānāti, "ayam dukkhanirodho"ti yathābhūtam pajānāti, "ayam dukkhanirodhagāminī paṭipadā"ti yathābhūtam pajānāti, "ime āsavā"ti yathābhūtam pajānāti, "ayam āsavasamudayo"ti yathābhūtam pajānāti, "ayam āsavanirodho"ti yathābhūtam pajānāti, "ayam āsavanirodhagāminī paṭipadā"ti yathābhūtam pajānāti. Ayam adhipaññāsikkhā.

Tāsaṁ vinayā sadā sato sikkheti tāsaṁ taṇhānaṁ vinayāya paṭivinayāya pahānāya vūpasamāya paṭinissaggāya paṭipassaddhiyā adhisīlampi sikkheyya, adhicittampi sikkheyya, adhipaññampi sikkheyya. Imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkheyya, pajānanto sikkheyya, passanto sikkheyya, paccavekkhanto sikkheyya, cittaṁ adhiṭṭhahanto sikkheyya, saddhāya adhimuccanto sikkheyya, vīriyaṁ paggaṇhanto sikkheyya, satiṁ upaṭṭhapento sikkheyya, cittaṁ samādahanto sikkheyya, paññāya pajānanto sikkheyya, abhiññeyyaṁ abhijānanto sikkheyya, pariññeyyaṁ parijānanto sikkheyya, pahātabbaṁ pajahanto sikkheyya, bhāvetabbaṁ bhāvento sikkheyya,

sacchikātabbam sacchikaronto sikkheyya ācareyya samācareyya samādāya vatteyyāti tāsam vinayā sadā sato sikkhe. Tenāha Bhagavā—

Mūlam papañcasankhāya, (iti Bhagavā,)

Mantā asmīti sabbamuparundhe.

Yā kāci tanhā ajjhattam,

Tāsam vinayā sadā sato sikkheti.

## 152. \* Yam kiñci dhammamabhijaññā, ajjhattam atha vāpi bahiddhā. Na tena thāmam kubbetha, na hi sā nibbuti satam vuttā.

Yam kiñci dhammamabhijaññā ajjhattanti yam kiñci attano guṇam jāneyya kusale vā dhamme abyākate vā dhamme. Katame attano guņā, uccā kulā pabbajito vā assam<sup>1</sup>, mahābhogakulā pabbajito vā assam, ulārabhogakulā pabbajito vā assam, nāto yasassī sagahatthapabbajitānanti vā assam, lābhimhi cīvara pindapāta senāsana gilānapaccaya bhesajja parikkhārānanti vā assam, suttantiko vā assam, vinayadharo vā assam, dhammakathiko vā assam, ārañniko vā assam, pindapātiko vā assam, pamsukūliko vā assam, tecīvariko vā assam, sapadānacāriko vā assam, khalupacchābhattiko vā assam, nesajjiko vā assam, yathāsanthatiko vā assam, pathamassa jhānassa lābhīti vā assam, dutiyassa jhānassa lābhīti vā assam, tatiyassa jhānassa lābhīti vā assam, catutthassa jhānassa lābhīti vā assam, ākāsānañcāyatanasamāpattiyā lābhīti vā assam, viññānañcāyatanasamāpattiyā. Ākiñcaññāyatanasamāpattiyā. Nevasaññānāsaññāyatanasamāpattiyā lābhīti vā assam. Ime vuccanti attano gunā. Yam kiñci attano gunam jāneyya ājāneyya vijāneyya pativijāneyya pativijiheyyāti yam kiñci dhammamabhijaññā ajjhattam. Atha vāpi bahiddhāti upajjhāyassa vā ācariyassa vā te gunā assūti<sup>2</sup> atha vāpi bahiddhā.

<sup>\*</sup> Khu 1. 421 pitthe.

<sup>1.</sup> Assa (Syā)

<sup>2.</sup> Assūti ajjhattam (bahūsu)

Na tena thāmaṁ kubbethāti attano vā guṇena paresaṁ vā guṇena thāmaṁ na kareyya, thambhaṁ na kareyya, mānaṁ na kareyya, unnatiṁ na kareyya, unnamaṁ na kareyya, na tena mānaṁ janeyya, na tena thaddho assa patthaddho paggahitasiroti na tena thāmaṁ kubbetha.

Na hi sā nibbuti satam vuttāti satānam santānam sappurisānam Buddhānam Buddhasāvakānam Paccekabuddhānam sā nibbutīti na vuttā na pavuttā na ācikkhitā na desitā na paññapitā na paṭṭhapitā na vivaṭā na vibhattā na uttānīkatā nappakāsitāti na hi sā nibbuti satam vuttā. Tenāha Bhagavā—

Yam kiñci dhammamabhijaññā, ajjhattam atha vāpi bahiddhā. Na tena thāmam kubbetha, na hi sā nibbuti satam vuttāti.

153. \* Seyyo na tena maññeyya,Nīceyyo atha vāpi sarikkho.Phuṭṭho anekarūpehi,Nātumānaṁ vikappayaṁ tiṭṭhe.

Seyyo na tena maññeyyāti "seyyohamasmī"ti atimānam na janeyya jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjāṭṭhānena vā sutena vā paṭibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunāti seyyo na tena maññeyya.

Nīceyyo atha vāpi sarikkhoti "hīnohamasmī"ti omānam na janeyya jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunā "sadisohamasmī"ti mānam na janeyya jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjāṭṭhānena vā sutena vā paṭibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunāti nīceyyo atha vāpi sarikkho.

**Phuṭṭho anekarūpehī**ti anekavidhehi ākārehi phuṭṭho pareto samohito samannāgatoti phuṭṭho anekarūpeti.

**Nātumānam vikappayam tiṭṭhe**ti **ātumā** vuccati attā. Attānam kappento vikappento vikappam āpajjanto na tiṭṭheyyāti nātumānam vikappayam tiṭṭhe. Tenāha Bhagavā—

Seyyo na tena maññeyya, Nīceyyo atha vāpi sarikkho. Phuṭṭho anekarūpehi, Mātumānaṁ vikappayaṁ tittheti.

154. Ajjhattamevu'pasame,

Na aññato bhikkhu santimeseyya.

Ajjhattam upasantassa,

Natthi attā<sup>1</sup> kuto nirattā<sup>2</sup> vā.

Ajjhattamevu'pasameti ajjhattam rāgam sameyya, dosam sameyya, moham sameyya, kodham. Upanāham. Makkham. Paļāsam. Issam. Macchariyam. Māyam. Sāṭheyyam. Thambham. Sārambham. Mānam. Atimānam. Madam. Pamādam. Sabbe kilese. Sabbe duccarite. Sabbe darathe. Sabbe pariļāhe. Sabbe santāpe. Sabbākusalābhisankhāre sameyya upasameyya vūpasameyya nibbāpeyya paṭipassambheyyāti ajjhattamevu'pasame.

Na aññato bhikkhu santimeseyyāti aññato asuddhimaggena micchāpaṭipadāya aniyyānapatena aññatra satipaṭṭhānehi aññatra sammappadhānehi aññatra iddhipādehi aññatra indriyehi aññatra balehi aññatra bojjhaṅgehi aññatra ariyā aṭṭhaṅgikā maggā santim upasantim vūpasantim nibbutim paṭipassaddhim na eseyya na gaveseyya na pariyeseyyāti na aññato bhikkhu santimeseyya.

**Ajjhattam upasantassā**ti ajjhattam rāgam santassa dosam santassa moham santassa -pa- sabbākusalābhisankhāre santassa upasantassa vūpasantassa nibbutassa paṭipassaddhiyāti ajjhattam upasantassa.

Natthi attā kuto nirattā vāti natthīti paṭikkhepo. Attāti attadiṭṭhi natthi. Nirattāti ucchedadiṭṭhi natthi. Attāti gahitaṁ natthi. Nirattāti muñcitabbaṁ natthi. Yassatthi gahitaṁ, tassatthi muñcitabbaṁ. Yassatthi muñcitabbaṁ,

tassa gahitam, gāham muñcanam samatikkanto arahā vuddhipārihānivītivatto, so vuṭṭhavāso ciṇṇacaraṇo -pa-. Jātimaraṇasamsāro, natthi tassa punabbhavoti natthi attā kuto nirattā vā. Tenāha Bhagavā—

Ajjhattamevu'pasame,
Na aññato bhikkhu santimeseyya.
Ajjhattam upasantassa,
Natthi attā kuto nirattā vāti.

155. Majjhe yathā samuddassa,
Ūmi no jāyatī thito hoti.
Evam thito anejassa,
Ussadam bhikkhu na kareyya<sup>1</sup> kuhiñci.

Majjhe yathā samuddassa, ūmi no jāyatī ṭhito hotīti samuddo caturāsītiyojanasahassāni ubbedhena gambhīro. Heṭṭhā cattārīsayojanasahassāni udakam macchakacchapehi kampati. Upari cattārīsayojanasahassāni udakam vātehi kampati. Majjhe cattārīsayojanasahassāni udakam na kampati na vikampati na calati na vedhati nappavedhati na sampavedhati. Anerito aghaṭṭito acalito aluļito abhanto vūpasanto, tatra ūmi no jāyati, ṭhito hoti samuddoti, evampi majjhe yathā samuddassa, ūmi no jāyatī ṭhito hoti.

Atha vā sattannam pabbatānam antarikāsu satta sīdantarā mahāsamuddā<sup>2</sup>, tatra udakam na kampati na vikampati na calati na vedhati nappavedhati na sampavedhati. Anerito aghatṭito acalito aluļito abhanto vūpasanto, tatra ūmi no jāyati ṭhito hoti samuddoti, evampi majjhe yathā samuddassa, ūmi no jāyatī ṭhito hoti.

Evam thito anejassāti evanti opammasampaṭipādanam. Thitoti lābhepi na kampati, alābhepi na kampati, yasepi na kampati, ayasepi na kampati, pasamsāyapi na kampati, nindāyapi na kampati, sukhepi na kampati, dukkhepi na kampati na vikampati na calati na vedhati nappavedhati na sampavedhatīti evam thito. Anejassāti ejā vuccati taṇhā. Yo

rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Yassesā ejā taṇhā pahīnā ucchinnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā, so vuccati anejo. Ejāya pahīnattā anejo, so lābhepi na iñjati, alābhepi na iñjati, yasepi na iñjati, ayasepi na iñjati, pasamsāyapi na iñjati, nindāyapi na iñjati, sukhepi na iñjati,dukkhepi na iñjati, na calati na vedhati nappavedhati na sampavedhatīti evam thito anejassa.

Ussadam bhikkhu na kareyya kuhi $\bar{n}$ c $\bar{t}$ i ussad $\bar{a}$ ti sattussad $\bar{a}$ .

Rāgussadam dosussadam mohussadam mānussadam diṭṭhussadam kilesussadam kammussadam na kareyya na janeyya na sañjaneyya na nibbatteyya nābhinibbatteyya. **Kuhiñcī**ti kuhiñci kismiñci katthaci ajjhattam vā bahiddhā vā ajjhattabahiddhā vāti ussadam bhikkhu na kareyya kuhiñci. Tenāha Bhagavā—

Majjhe yathā samuddassa, Ūmi no jāyatī ṭhito hoti. Evaṁ ṭhito anejassa, Ussadaṁ bhikkhu na kareyya kuhiñcīti.

156. \* Akittayī vivaṭacakkhu,
Sakkhidhammam parissayavinayam.
Paṭipadam vadehi bhaddante,
Pātimokkham atha vāpi samādhim.

Akittayī vivaṭacakkhūti akittayīti akittayi parikittayi ācikkhi desesi paññapesi paṭṭhapesi vivari vibhaji uttānimakāsi pakāsesīti akittayi². Vivaṭacakkhūti + Bhagavā pañcahi cakkhūhi vivaṭacakkhu, maṁsacakkhunāpi vivaṭacakkhu, dibbena cakkhunāpi vivaṭacakkhu, paññācakkhunāpi vivaṭacakkhu, Buddhacakkhunāpi vivaṭacakkhu, samantacakkhunāpi vivaṭacakkhu.

Katham Bhagavā mamsacakkhunāpi vivaṭacakkhu, mamsacakkhumhipi Bhagavato pañca vaṇṇā samvijjanti, nīlo ca vaṇṇo, pītako ca vaṇṇo, lohitako

<sup>\*</sup> Khu 1. 422 pitthe. 1. Rāgussado (Syā) + Upari 356; Khu 8. 173 pitthesupi.

<sup>2.</sup> Akittayīti kittitam ācikkhitam desitam paññapitam paṭṭhapitam vivaṭam vibhattam uttānīkatam pakāsitanti akittayi (Sī, Ka)

ca vaṇṇo, kaṇho ca vaṇṇo, odāto ca vaṇṇo. Akkhilomāni ca Bhagavato, vattha ca akkhilomāni patitthitāni, tam nīlam hoti sunīlam pāsādikamdassaneyyam umāpupphasamānam<sup>1</sup>. Tassa parato pītakam hoti supītakam suvannavannam pāsādikam dassaneyyam kanikārapupphasamānam. Ubhato ca akkhikūtāni Bhagavato lohitakāni honti sulohitakāni pāsādikāni dassaneyyāni indagopakasamānāni. Majihe kanham hoti sukanham alūkham siniddham pāsādikam dassaneyyam addāritthakasamānam<sup>2</sup>. Tassa parato odātam hoti su-odātam setam pandaram pāsādikam dassaneyyam osadhitārakasamānam. Tena Bhagavā pākatikena mamsacakkhunā attabhāvapariyāpannena purimasucaritakammābhinibbattena samantā yojanam passati divā ceva rattiñca. Yadā hipi caturangasamannagato andhakaro hoti. Suriyo va atthangato hoti, kālapakkho ca uposatho hoti, tibbo ca vanasando hoti, mahā ca kālamegho<sup>3</sup> abbhutthito hoti. Evarūpepi caturangasamannāgate andhakāre samantā vojanam passati. Natthi so kutto<sup>4</sup> vā kavātam vā pākāro vā pabbato vā gaccho vā latā vā āvaranam rūpānam dassanāya. Ekañce tilaphalam nimittam katvā tilavāhe pakkhipeyya. Taññeva tilaphalam uddhareyya. Evam parisuddham Bhagavato pākatikam mamsacakkhu, evam Bhagavā mamsacakkhunāpi vivaţacakkhu.

Katham Bhagavā dibbena cakkhunāpi vivaṭacakkhu, Bhagavā dibbena cakkhunā visuddhena atikkantamānusakena satte passati cavamāne upapajjamāne hīne paṇīte suvaṇṇe dubbaṇṇe sugate duggate, yathākammūpage satte pajānāti "ime vata bhonto sattā kāyaduccaritena samannāgatā vacīduccaritena samannāgatā manoduccaritena samannāgatā ariyānam upavādakā micchadiṭṭhikā micchādiṭṭhikammasamādānā, te kāyassa bhedā param maraṇā apāyam duggatim vinipātam nirayam upapannā, ime vā pana bhonto sattā kāyasucaritena samannāgatā vacīsucaritena samannāgatā manosucaritena samannāgatā ariyānam anupavādakā sammādiṭṭhikā sammādiṭṭhikammasamādānā, te kāyassa bhedā param maraṇā sugatim saggam lokam

<sup>1.</sup> Ummāpupphasamānam (Sī, Ka), ummārapupphasamānam (Syā)

<sup>2.</sup> Aļāriṭṭhakasamānaṁ (Syā), bhaddāriṭṭhakasamānaṁ (Ṭṭha 331)

<sup>3.</sup> Akālamegho (Syā)

upapannā"ti iti dibbena cakkhunā visuddhena atikkantamānusakena satte passati cavamāne upapajjamāne hīne paṇīte suvaṇṇe dubbaṇṇe sugate duggate, yathākammūpage satte pajānāti. Ākaṅkhamāno ca Bhagavā ekampi lokadhātuṁ passeyya, dvepi lokadhātuyo passeyya, tissopi lokadhātuyo passeyya, catassopi lokadhātuyo passeyya, pañcapi lokadhātuyo passeyya, dasapi lokadhātuyo passeyya, vīsampi lokadhātuyo passeyya, tiṁsampi lokadhātuyo passeyya, cattālīsampi lokadhātuyo passeyya, paññāsampi lokadhātuyo passeyya, satampi lokadhātuyo passeyya, sahassimpi cūļanikaṁ lokadhātuṁ passeyya, dvisahassimpi majjhimikaṁ lokadhātuṁ passeyya, tiṣahassimpi lokadhātuṁ passeyya, mahāsahassimpi¹ lokadhātuṁ passeyya. Yāvatakaṁ vā pana ākaṅkheyya, tāvatakaṁ passeyya. Evaṁ parisuddhaṁ Bhagavato dibbacakkhu. Evaṁ Bhagavā dibbena cakkhunāpi vivaṭacakkhu.

Katham Bhagavā paññācakkhunāpi vivaṭacakkhu, Bhagavā mahāpañño puthupañño hāsapañño javanapañño tikkhapañño nibbedhikapañño paññāpabhedakusalo pabhinnañāṇo adhigatapaṭisambhido catuvesārajjappatto dasabaladhārī purisāsabho purisasīho purisanāgo purisājañño purisadhorayho anantañāṇo anantatejo anantayaso aḍḍho mahaddhano dhanavā, netā vinetā anunetā, paññāpetā anijjhāpetā, pekkhetā pasādetā, so hi Bhagavā anuppannassa maggassa uppādetā, asañjātassa maggassa sañjanetā, anakkhātassa maggassa akkhātā, maggaññū maggavidū maggakovido, maggānugā ca pana etarahi sāvakā viharanti pacchā samannāgatā.

So hi Bhagavā jānaṁ jānāti, passaṁ passati, cakkhubhūto ñāṇabhūto dhammabhūto brahmabhūto vattā pavattā atthassa ninnetā amatassa dātā Dhammassāmī Tathāgato, natthi tassa Bhagavato aññātaṁ adiṭṭhaṁ aviditaṁ asacchikataṁ aphassitaṁ paññāya. Atītaṁ anāgatṁ paccuppannaṁ² upādāya sabbe dhammā sabbākārena Buddhassa Bhagavato ñāṇamukhe āpāthaṁ āgacchanti. Yaṁ kiñci neyyaṁ nāma atthi jānitabbaṁ³ attattho vā parattho vā ubhayattho

<sup>1.</sup> Tisahassim mahāsahassimpi (Sī, Ka)

<sup>2.</sup> Atītānāgatapaccuppannam (Syā) 138; Khu 8. 175; Khu 9. 375 pitthesupi.

<sup>3.</sup> Atthi dhammam jānitabbam (Sī, Ka)

vā diṭṭhadhammiko vā attho samparāyiko vā attho uttāno vā attho gambhīro vā attho gūṭho vā attho paṭicchanno vā attho neyyo vā attho nīto vā attho anavajjo vā attho nikkileso vā attho vodāno vā attho paramattho vā attho, sabbam tam¹ antobuddhañāṇe parivattati.

Sabbam kāyakammam Buddhassa Bhagavato ñāṇānuparivatti, sabbam vacīkammam. Sabbam manokammam. Atīte Buddhassa Bhagavato appaṭihatam ñāṇam, anāgate. Paccuppanne appaṭihatam ñāṇam. Yāvatakam neyyam, tāvatakam ñāṇam, yāvatakam ñāṇam, tāvatakam neyyam, neyyam atikkamitvā ñāṇam nappavattati, ñāṇam atikkamitvā neyyapatho natthi, aññamaññapariyantaṭṭhāyino te dhammā, yathā dvinnam samuggapaṭalānam sammāphusitānam heṭṭhimam samuggapaṭalam uparimam nātivattati, uparimam samuggapaṭalam heṭṭhimam nātivattati, aññamaññapariyantaṭṭhāyino. Evamevam Buddhassa Bhagavato neyyañca ñāṇañca aññamaññapariyantaṭṭhayino. Yāvatakam neyyam, tāvatakam ñāṇam, ñāṇam, yāvatakam ñāṇam, tāvatakam neyyam, neyyapariyantikam ñāṇam, ñāṇam nappavattati, ñāṇam atikkamitvā neyyapatho natthi, aññamaññapariyantaṭṭhāyino te dhammā.

Sabbadhammesu Buddhassa Bhagavato ñāṇam pavattati, sabbe dhammā Buddhassa Bhagavato āvajjanapaṭibaddhā ākaṅkhapaṭibaddhā manasikārapaṭibaddhā cittuppādapaṭibaddhā. Sabbasattesu Buddhassa Bhagavato ñāṇam pavattati, sabbesam sattānam Bhagavā āsayam jānāti, anusayam jānāti, caritam jānāti, adhimuttim jānāti, apparajakkhe mahārajakkhe tikkhindriye mudindriye svākāre dvākāre suviññāpaye duviññāpaye bhabbābhabbe satte pajānāti, sadevako loko samārako sabrahmako sassamaṇabrāhmaṇī pajā sadevamanussā antobuddhañāṇe parivattati².

Yathā ye keci macchakacchapā antamaso timi timingalam upādāya antomahāsamudde parivattanti, evamevam sadevako loko samārako sabrahmako sassamaṇabrāhmaṇī pajā sadevamanussā antobuddhañāṇe parivattati². Yathā ye keci pakkhī antamaso garuļam venateyyam upādāya ākāsassa padese parivattanti, evamevam yepi

<sup>1.</sup> Paramattho vā, sabbantaṁ (Syā)

<sup>2.</sup> Parivattanti (Ka) pasūrasuttaniddese avasānepi.

te Sāriputtasamā paññāya, tepi Buddhañāṇassa padese parivattanti. Buddhañāṇam devamanussānam paññam pharitvā abhibhavitvā tiṭṭhati. Yepi te khattiyapaṇḍitā brāhmaṇapaṇḍitā gahapatipaṇḍitā samaṇapaṇḍitā nipuṇā kataparappavādā vālavedhirūpā vobhindantā maññe caranti paññāgatena diṭṭhigatāni. Te pañham abhisaṅkharitvā abhisaṅkharitvā Tathāgatam upasaṅkamitvā pucchanti gūṭhāni ca paṭicchannāni ca. Kathitā visajjitā ca te pañhā Bhagavatā honti niddiṭṭhakāraṇā. Upakkhittakā ca te Bhagavato sampajjanti. Atha kho Bhagavā tattha atirocati yadidam paññāyāti, evam Bhagavā paññācakkhunāpi vivaṭacakkhu.

\* Katham Bhagavā Buddhacakkhunāpi vivatacakkhu, Bhagavā Buddhacakkhunā lokam volokento addasa satte apparajakkhe mahārajakkhe tikkhindriye mudindriye svākāre dvākāre suviññāpaye duviññāpaye, appekacce paralokavajjabhayadassāvino viharante, appekacce naparalokavajjabhayadassāvino viharante, seyyathāpi nāma uppaliniyam vā paduminiyam vā pundarīkiniyam vā appekaccāni uppalāni vā padumāni vā pundarīkāni vā udake jātāni, udake samvaddhāni, udakā anuggatāni, antonimuggaposīni, appekaccāni uppalāni vā padumāni vā pundarīkāni vā udake jātāni, udake samvaddhāni, samodakam thitāni, apekaccāni uppalāni vā padumāni vā pundarīkāni vā udake jātāni, udake samvaddhāni, udakā accuggamma titthanti anupalittani udakena. Evamevam Bhagava Buddhacakkhunā lokam volokento addasa satte apparajakkhe mahārajakkhe tikkhindriye mudindriye svākāre dvākāre suviñnāpaye duviñnāpaye, appekacce paralokavajjabhayadassāvino viharante, appekacce naparalokavajjabhayadassāvino viharante. Jānāti Bhagavā "ayam puggalo rāgacarito, ayam dosacarito, ayam mohacarito, ayam vitakkacarito, ayam saddhācarito, ayam ñānacarito"ti. Rāgacaritassa Bhagavā puggalassa asubhakatham katheti. Dosacaritassa Bhagavā puggalassa mettābhāvanam ācikkhati. Mohacaritassa Bhagavā puggalassa uddese paripucchāya kālena dhammassavane kālena dhammasākacchāya garusamvāse niveseti. Vitakkacaritassa Bhagavā puggalassa ānāpānassatim ācikkhati. Saddhācaritassa Bhagavā puggalassa pasādanīyam nimittam ācikkhati

<sup>\*</sup> Khu 8.177; Khu 9. 116 pitthesupi.

Buddhasubodhim¹ dhammasudhammatam samghasuppaṭipattim sīlāni ca attano. Ñāṇacaritassa Bhagavā puggalassa ācikkhati vipassanānimittam aniccākāram dukkhākāram anattākāram.

\* "Sele yathā pabbatamuddhaniṭṭhito, Yathāpi passe janatam samantato. Tathūpamam dhammamayam sumedha, Pāsādamāruyha samantacakkhu. Sokāvatiṇṇam janatamapetasoko, Avekkhassu jātijarābhibhūtan"ti.

Evam Bhagavā Buddhacakkhunāpi vivatacakkhu.

Katham Bhagavā samantacakkhunāpi vivaṭacakkhu, **samantacakkhu** vuccati sabbañnutanāṇam. Bhagavā sabbañnutanāṇena upeto samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato—

+ "Na tassa adiṭṭḥamidhatthi kiñci,
 Atho aviññātamajānitabbam.
 Sabbam abhiññāsi yadatthi neyyam,
 Tathāgato tena samantacakkhū"ti.

Evam Bhagavā samantacakkhunāpi vivaṭacakkhūti akittayi vivaṭacakkhu.

Sakkhidhammam parissayavinayanti sakkhidhammanti na itihitiham, na itikirāya, na paramparāya, na piṭakasampadāya, na takkahetu, na nayahetu, na ākāraparivitakkena, na diṭṭhinijjhānakkhantiyā sāmam sayamabhiññātam attapaccakkham dhammanti sakkhidhammam. . Parissayavinayanti parissayāti dve parissayā pākaṭaparissayā ca paṭicchannaparissayā ca. Katame pākaṭaparissayā, sīhā byagghā dīpī acchā taracchā kokā mahimsā² hatthī ahī vicchikā satapadī corā vā assu mānavā vā katakammā vā akatakammā vā cakkhurogo sotarogo ghānarogo jivhārogo kāyarogo sīsarogo kaṇṇarogo mukharogo dantarogo kāso sāso pināso ḍāho³ jaro kucchirogo mucchā pakkhandikā sūlā visūcikā kuṭṭham gaṇḍo kilāso soso

<sup>\*</sup> Dī 2. 33; Ma 1. 225; Ma 2. 292; Sam 1. 139 pitthesupi.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Khu 8. 93, 178; Khu 9. 127, 227 piṭṭhādīsu.

<sup>1.</sup> Buddhasubuddhatam (Ka)

<sup>2.</sup> Gomahisā (Syā) 10 pitthepi.

<sup>3.</sup> Daho (Sī, Syā) 10 pitthepi.

apamāro daddu kaṇḍu kacchu rakhasā vitacchikā lohitapittaṁ¹ madhumeho aṁsā piḷakā bhagandalā pittasamuṭṭhānā ābādhā semhasamuṭṭhānā ābādhā vātasamuṭṭhānā ābādhā sannipātikā ābādhā utupariṇāmajā ābādhā visamaparihārajā ābādhā opakkamikā ābādhā kammavipākajā ābādhā sītaṁ uṇhaṁ jighacchā pipāsā uccāro passāvo ḍaṁsamakasavātātapasarīsapasamphassā iti vā, ime vuccanti pākaṭaparissayā.

Katame paţicchannaparissayā, kāyaduccaritam vacīduccaritam manodiccaritam kāmacchandanīvaraṇam byāpādanīvaraṇam thinamiddhanīvaraṇam uddhaccakukkuccanīvaraṇam vicikicchānīvaraṇam, rāgo doso moho kodho upanāho makkho paļāso issā macchariyam māyā sāṭheyyam thambho sārambho māno atimāno mado pamādo sabbe kilesā sabbe duccaritā sabbe darathā sabbe pariļāhā sabbe santāpā sabbākusalābhisankhārā, ime vuccanti paṭicchannaparissayā.

Parissayāti kenaṭṭhena parissayā, parisahantīti parissayā. Parihānāya saṁvattantīti parissayā. Tatrāsayāti parissayā. Kathaṁ parisahantīti parissayā taṁ puggalaṁ sahanti parisahanti abhibhavanti ajjhottharanti pariyādiyanti maddanti, evaṁ parisahantīti parissayā.

Katham parihānāya samvattantīti parissayā, te parissayā kusalānam dhammānam antarāyāya parihānāya samvattanti. Katamesam kusalānam dhammānam sammāpaṭipadāya anulomapaṭipadāya apaccanīkapaṭipadāya aviruddhapaṭipadāya anvatthapaṭipadāya dhammānudhammapaṭipadāya sīlesu paripūrakāritāya indriyesu guttadvāratāya bhojane mattaññutāya jāgariyānuyogassa satisampajaññassa catunnam satipaṭṭhānānam bhāvanānuyogassa catunnam sammappadhānānam catunnam iddhipādānam pañcannam indriyānam pañcannam balānam sattannam bojjhangānam ariyassa aṭṭhangikassa maggassa bhāvanānuyogassa imesam kusalānam dhammānam antarāyāya parihānāya samvattanti, evampi parihānāya samvattantīti parissayā.

Katham tatrāsayāti parissayā, tatthete pāpakā akusalā dhammā uppajjanti attabhāvasannissayā, yathā bile bilāsayā pāṇā sayanti, dake dakāsayā pāṇā sayanti, vane vanāsayā pāṇā sayanti, rukkhe rukkhāsayā pāṇā sayanti, evamevam tatthete pāpakā akusalā dhammā uppajjanti attabhāvasannissayāti, evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttam hetam Bhagavatā— \* sāntevāsiko bhikkhave bhikkhu sācariyako dukkham na phāsu viharati. Kathanca bhikkhave bhikkhu sāntevāsiko sācariyako dukkham na phāsu viharati, idha bhikkhave bhikkhuno cakkhunā rūpam disvā uppajjanti pāpakā akusalā dhammā sarasankappā sannojaniyā, tyassa anto vasanti anvāssavanti pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sāntevāsiko"ti vuccati, te nam samudācaranti. Samudācaranti¹ nam pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sācariyako"ti vuccati.

Puna caparam bhikkhave bhikkhuno sotena saddam sutvā -pa- ghānena gandham ghāyitvā. Jivhāya rasam sāyitvā. Kāyena phoṭṭhabbam phusitvā. Manasā dhammam viññāya uppajjanti pāpakā akusalā dhammā sarasamkappā saññojaniyā, tyassa anto vasanti anvāssavanti pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sāntevāsiko"ti vuccati, te nam samudācaranti. Samudācaranti nam pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sācariyako"ti vuccati. Evam kho bhikkhave bhikkhu sāntevāsiko sācariyako dukkham na phāsu viharatīti. Evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttaṁ hetaṁ Bhagavatā—tayome bhikkhave antarāmalā antarā-amittā antarāsapattā antarāvadhakā antarāpaccatthikā. Katame tayo, lobho bhikkhave antarāmalo² antarā-amitto antarāsapatto antarāvadhako antarāpaccatthiko, doso bhikkhave -pa- moho bhikkhave antarāmalo antarā-amitto antarāsapatto antarāvadhako antarāpaccatthiko. Ime kho bhikkhave tayo antarāmalā antarā-amittā antarāsapattā antarāvadhakā antarāpaccatthikāti.

<sup>1.</sup> Samudācārenti (Sī)

<sup>2.</sup> Antarāmalam (Sī, Ka); Am 2. 471; Khu 1. 252; Khu 8. 251 piṭṭhesupi.

<sup>\*</sup> Sam 2. 349; Khu 8. 251; hetthā 11 pitthesupi.

\* "Anatthajanano lobho, lobho cittappakopano.

Bhayamantarato jātam, tam jano nāvabujjhati.

Luddho attham na jānāti, luddho dhammam na passati.

Andhantamam¹ tadā hoti, yam lobho sahate naram.

Anatthajanano doso, doso cittappakopano.

Bhayamantarato jātam, tam jano nāvabujjhati.

Kuddho attham na jānāti, kuddho dhammam na passati.

Andhantamam tadā hoti, yam doso sahate naram.

Anatthajanano moho, moho cittappakopano.

Bhayamantarato jātam, tam jano nāvabujihati.

Mūļho attham na jānāti, mūļho dhammam na passati.

Andhantamam tadā hoti, yam moho sahate naran"ti.

Evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttam hetam Bhagavatā— \* tayo kho mahārāja purisassa dhammā ajjhattam uppajjamānā uppajjanti ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya. Katame tayo, lobho kho mahārāja purisassa dhammo ajjhattam uppajjamāno uppajjati ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya, doso kho mahārāja -pa- moho kho mahārāja purisassa dhammo ajjhattam uppajjamāno uppajjati ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya. Ime kho mahārāja tayo purisassa dhammā ajjhattam uppajjamānā uppajjanti ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya.

+ "Lobho doso ca moho ca, purisam pāpacetasam. Himsanti attasambhūtā, tacasāramva samphalan"ti.

Evampi tatrāsayāti parissayā.

<sup>\*</sup> Sam 1. 70 pitthepi.

<sup>1.</sup> Andhatamam (Syā); Am 2. 471; Khu 1. 252; Khu 8. 251 piṭṭhesupi.

<sup>+</sup> Khu 1. 226; Khu 8. 252 piţthesupi.

Vuttam hetam Bhagavatā—

\* "Rāgo ca doso ca ito nidānā,
Aratī ratī lomahamso itojā.
Ito samuṭṭhāya manovitakkā,
Kumārakā dhankamivossajantī"ti.

Evampi tatrāsayāti parissayā.

Parissayavinayanti parissayavinayam parissayappahānam parissayavūpasamam parissayapaṭinissaggam parissayapaṭipassaddhim amatam nibbānanti sakkhidhammam parissayavinayam.

Paṭipadaṁ vadehi bhaddanteti paṭipadaṁ vadehi sammāpaṭipadaṁ anulomapaṭipadaṁ apaccanīkapaṭipadaṁ aviruddhapaṭipadaṁ anvatthapaṭipadaṁ dhammānudhammapaṭipadaṁ sīlesu paripūrakāritaṁ indriyesu guttadvārataṁ bhojane mattaññutaṁ jāgariyānuyogaṁ satisampajaññaṁ cattāro satipaṭṭhāne cattāro sammappadhāne cattāro iddhipāde pañcindriyāni pañca balāni satta bojjhaṅge ariyaṁ aṭṭhaṅgikaṁ maggaṁ nibbānañca nibbānagāminiñca paṭipadaṁ vadehi ācikkha desehi paññapehi paṭṭhapehi vivara vibhaja uttānīkarohi pakāsehīti paṭipadaṁ vadehi. . Bhaddanteti so nimmito Buddhaṁ Bhagavantaṁ ālapati. Atha vā yaṁ tvaṁ dhammaṁ ācikkhasi desesi paññapesi paṭṭhapesi vivari vibhaji uttānī-akāsiṁ pakāsesi, sabbaṁ taṁ sundaraṁ bhaddakaṁ kalyāṇaṁ anavajjaṁ sevitabbanti paṭipadaṁ vadehi bhaddante.

Pātimokkham atha pāpi samādhinti pātimokkhanti sīlam patiṭṭhā ādi caraṇam samyamo samvaro mukham pamukham kusalānam dhammānam samāpattiyā. atha vāpi samādhinti yā cittassa ṭhiti saṇṭhiti avaṭṭhiti avisāhāro avikkhepo avisāhatamānasatā samatho samādhindriyam samādhibalam sammāsamādhīti pātimokkham atha vāpi samādhim. Tenāha so nimmito—

Akittayī vivaṭacakkhu, Sakkhidhammam parissayavinayam. Paṭipadam vadehi bhaddante, Pātimokkham atha vāpi samādhinti.

<sup>\*</sup> Sam 1. 209; Khu 1. 320; Khu 8. 252; Khu 10. 126 pitthesupi.

157. \* Cakkhūhi neva lola'ssa,Gāmakathāya āvaraye sotam.Rase ca nānugijjheyya,Na ca mamāyetha kiñci lokasmim.

Cakkhūhi neva lola'ssāti katham cakkhuloloti, idhekacco cakkhuloliyena samannāgato hoti "adiṭṭham dakkhitabbam, diṭṭham samatikkamitabban"ti ārāmena ārāmam, uyyānena uyyānam, gāmena gāmam, nigamena nigamam, nagarena nagaram, raṭṭhena raṭṭham, janapadena janapadam dīghacārikam anavaṭṭhitacārikam¹ anuyutto ca hoti rūpassa dassanāya, evampi cakkhulolo hoti.

Atha vā bhikkhu antaragharam paviṭṭho vīthim paṭipanno asamvuto gacchati hatthim olokento, assam olokento, ratham olokento, pattim olokento, itthiyo olokento, purise olokento, kumārake olokento, kumārikāyo olokento, antarāpaṇam olokento, gharamukhāni olokento, uddham olokento, adho olokento, disāvidisam vipekkhamāno gacchati, evampi cakkhulolo hoti.

Atha vā bhikkhu cakkhunā rūpam disvā nimittaggāhī hoti anubyañjanaggāhī, yatvādhikaraṇamenam cakkhundriyam asamvutam viharantam abhijjhādomanassā pāpakā akusalā dhammā anvāssaveyyum, tassa samvarāya na paṭipajjati, na rakkhati cakkhundriyam, cakkhundriye na samvaram āpajjati. Evampi cakkhulolo hoti.

Yathā vā paneke bhonto samaṇabrāhmaṇā saddhādeyyāni bhojanāni bhuñjitvā te evarūpaṁ visūkadassanaṁ anuyuttā viharanti. Seyyathidaṁ, naccaṁ gītaṁ vāditaṁ pekkhaṁ akkhānaṁ pāṇissaraṁ vetāļaṁ kumbhathūṇaṁ² sobhanakaṁ³ caṇḍālaṁ vaṁsaṁ dhovanaṁ hatthiyuddhaṁ assayuddhaṁ mahiṁsayuddhaṁ⁴ usabhayuddhaṁ ajayuddhaṁ meṇḍayuddhaṁ kukkuṭayuddhaṁ vaṭṭakayuddhaṁ daṇḍayuddhaṁ muṭṭhiyuddhaṁ nibbuddhaṁ uyyodhikaṁ balaggaṁ senābyūhaṁ anīkadassanaṁ iti vā, evampi cakkhulolo hoti.

<sup>\*</sup> Khu 1. 422 piţthepi.

<sup>1.</sup> Anavatthitacārikam (Sī, Syā) upari 400 piṭṭhepi.

<sup>3.</sup> Sobhana garakam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Kumbhathūnam (Sī, Syā, Ka); Dī 1. 6; Khu 8. 285 pitthesupi.

<sup>4.</sup> Mahisayuddham (Sī, Syā)

Katham na cakkhulolo hoti, idha bhikkhu antaragharam paviṭṭho vīthim paṭipanno samvuto gacchati na hatthim olokento, na assam olokento, na ratham olokento, na pattim olokento, na itthiyo olokento, na purise olokento, na kumārake olokento, na kumārikāyo olokento, na antarāpaṇam olokento, na gharamukhāni olokento, na uddham olokento, na adho olokento, na disāvidisāvipekkhamāno gacchati, evampi na cakkhulolo hoti.

Atha vā bhikkhu cakkhunā rūpam disvāna nimittaggāhī hoti nānubyañjanaggāhī. Yatvādhikaraṇamenam cakkhundriyam asamvutam viharantam abhijjhādomanassā pāpakā akusalā dhammā anvāssaveyyum, tassa samvarāya paṭipajjati, rakkhati cakkhundriyam, cakkhundriye samvaram āpajjati, evampi na cakkhulolo hoti.

Yathā vā paneke bhonto samaṇabrāhmaṇā saddhādeyyāni bhojanāni bhuñjitvā te evarūpaṁ visūkadassanaṁ ananuyuttā viharanti. Seyyathidaṁ, naccaṁ gītaṁ vāditaṁ pekkhaṁ akkhānaṁ -pa- anīkadassanaṁ iti vā, evarūpā visūkadassanā paṭivirato hoti, evampi na cakkhulolo hoti.

Cakkhūhi neva lola'ssāti cakkhuloliyam pajaheyya vinodeyyam byantim kareyya anabhāvam gameyya, cakkhuloliyā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti cakkhūhi neva lolassa.

Gāmakathāya āvaraye sotanti gāmakathā vuccati bāttimsa tiracchānakathā. Seyyathidam, rājakathā corakathā mahāmattakathā senākathā bhayakathā yuddhakathā annakathā pānakathā vatthakathā yānakathā sayanakathā mālākathā gandhakathā ñātikathā gāmakathā nigamakathā nagarakathā janapadakathā itthikathā sūrakathā visikhākathā kumbhaṭṭhānakathā pubbapetakathā nānattakathā lokakkhāyikā samuddakkhāyikā itibhavābhavakathā iti vā. Gāmakathāya āvaraye

<sup>1.</sup> Itthikathā purisakathā (bahūsu) Dī 1. 7; Ma 2. 181; Sam 3. 368; Am 3. 358; Vi 2. 213; Ma-Ttha 3. 156 pitthesu passitabbam.

**sotan**ti gāmakathāya sotaṁ āvareyya nivāreyya saṁvareyya rakkheyya gopeyya pidaheyya pacchindeyyāti gāmakathāya āvaraye sotaṁ.

Rase ca nānugijjheyyāti rasecāti mūlaraso khandharaso tacaraso pattaraso puppharaso phalaraso ambilam madhuram tittakam kaṭukam loṇikam khārikam lambikam kasāvo sādu asādu sītam uṇham. Santeke samaṇabrāhmaṇā rasagiddhā, te jivhaggena rasaggāni pariyesantā āhiṇḍanti, te ambilam labhitvā anambilam pariyesanti, anambilam labhitvā ambilam pariyesanti -pa- sītam labhitvā uṇham pariyesanti. Uṇham labhitvā sītam pariyesanti. Te yam yam labhitvā tena tena na tussanti, aparāparam pariyesanti, manāpikesu rasesu rattā giddhā gadhitā mucchitā ajjhosannā laggā laggitā palibuddhā. Yassesā rasataṇhā pahīnā samucchinnā -pa-ñāṇagginā daḍḍhā, so paṭisaṅkhā yoniso āhāram āhāreti neva davāya -pa-anavajjatā ca phāsuvihāro cāti.

Yathā vaṇaṁ ālimpeyya yāvadeva āruhaṇatthāya<sup>1</sup>. Yathā vā pana akkhaṁ ambhañjeyya yāvadeva bharassa nittharaṇatthāya. Yathā vā puttamaṁsaṁ āhāraṁ āhāreyya yāvadeva kantārassa nittharaṇatthāya, evamevaṁ bhikkhu paṭisaṅkhā yoniso āhāraṁ āhāreti neva davāya -pa-anavajjatā ca phāsuvihāro cāti rasataṇhaṁ pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyya, rasataṇhāya ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti rase ca nānugijjheyya.

Na ca mamāyetha kiñci lokasminti mamattāti dve mamattā taṇhāmamattañca diṭṭhimamattañca -pa- idaṁ taṇhāmamattaṁ -pa- idaṁ diṭṭhimamattaṁ. Taṇhāmamattaṁ pahāya diṭṭhimamattaṁ paṭinissajjitvā cakkhuṁ na mamāyeyya na gaṇheyya na parāmaseyya nābhiniviseyya. Sotaṁ. Ghānaṁ. Jivhaṁ. Kāyaṁ. Rūpe. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Kulaṁ. Gaṇaṁ. Āvāsaṁ. Lābhaṁ. Yasaṁ. Pasaṁsaṁ. Sukhaṁ. Cīvaraṁ. Piṇḍapātaṁ. Senāsanaṁ. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāraṁ. Kāmadhātuṁ. Rūpadhātuṁ. Arūpadhātuṁ. Kāmabhavaṁ. Rūpabhavaṁ. Arūpabhavaṁ. Saññābhavaṁ. Asaññābhavaṁ. Nevasaññānāsaññābhavaṁ.

<sup>1.</sup> Āruhanatthāya (Ka), ropanatthāya hetthā 185 pitthe.

pañcavokārabhavam. Atītam. Anāgatam. Paccuppannam. Diṭṭhasutamutaviññātabbe dhamme na mamāyeyya na gaṇheyya na parāmaseyya nābhiniviseyya. **Kiñcī**ti kiñci rūpagatam vedanāgatam saññāgatam saṅkhāragatam viññāṇagatam. **Lokasmin**ti apāyaloke -paāyatanaloketi na ca mamāyetha kiñci lokasmim. Tenāha Bhagavā—

Cakkhū hi neva lola'ssa, Gāmakathāya āvaraye sotam. Rase ca nānugijjheyya, Na ca mamāyetha kiñci lokasminti.

158. \* Phassena yadā phuṭṭhassa,
Paridevaṁ bhikkhu na kareyya kuhiñci.
Bhavañca nābhijappeyya,
Bheravesu ca na sampavedheyya.

Phassena yadā phuṭṭhassāti phassoti rogaphasso rogaphassena puṭṭho pareto samohito samannāgato assa, cakkhurogena phuṭṭho pareto samohito samannāgato assa, sotarogena. Ghānarogena. Jivhārogena. Kāyarogena. Sīsarogena. Kaṇṇarogena. Mukharogena. Dantarogena. Kāsena. Sāsena. Pināsena. Dāhena. Jarena. Kucchirogena. Mucchāya. Pakkhandikāya. Sūlāya. Visūcikāya. Kuṭṭhena. Gaṇḍena. Kilāsena. Sosena. Apamārena. Dadduyā. Kaṇḍuyā. Kacchuyā. Rakhasāya. Vitacchikāya. Lohitena. Pittena. Madhumehena. Aṁsāya. Piļakāya. Bhagandalāya. Pittasamuṭṭhānena ābādhena. Semhasamuṭṭhānena ābādhena. Vātasamuṭṭhānena ābādhena. Sannipātikena ābādhena. Utupariṇāmajena ābādhena. Visamaparihārajena ābādhena. Opakkamikena ābādhena. Kammavipākajena ābādhena. Sītena. Uṇhena. Jighacchāya. Pipāsāya. Uccārena. Passāvena. Daṁsamakasavātātapasarīsapasamphassehi phuṭṭho pareto samohito samannāgato assāti phassena yadā phuṭṭhassa.

Paridevam bhikkhu na kareyya kuhiñcīti ādevam paridevam ādevanam paridevanam ādevitattam paridevitattam vācā palāpam vippalāpam lālappam lālappāyanam lālappāyitattam na kareyya na janeyya na sañjaneyya

na nibbatteyya nābhinibbatteyya. . **Kuhiñcī**ti kuhiñci kimhici katthaci ajjhattaṁ vā bahiddhā vā ajjhattabahiddhā vāti paridevaṁ bhikkhu na kareyya kuhiñci.

**Bhavañca nābhijappeyyā**ti kāmabhavam na jappeyya, rūpabhavam na jappeyya, arūpabhavam na jappeyya na pajappeyya nābhijappeyyāti bhavañca nābhijappeyya.

Bheravesu ca na sampavedheyyāti bheravāti ekenākārena bhayampi bheravampi taññeva. Vuttam hetam Bhagavatā— \* etam nūna tam bhayabheravam agacchatīti. Bahiddharammanam vuttam, sīha byaggha dīpī acchā taracchā kokā mahimsā assā hatthī ahivicchikā satapadī, corā vā assu mānavā vā katakammā vā akatakammā vā. Athāparena ākārena bhayam vuccati ajjhattikam cittasamutthanam bhayam bhayam chambhitattam lomahamso cetaso ubbego utrāso jātibhayam jarābhayam byādhibhayam maranabhayam rajabhayam corabhayam aggibhayam udakabhayam attānuvādabhayam parānuvādabhayam dandabhayam duggatibhayam ūmibhayam kumbhīlabhayam āvattabhayam susukābhayam ājīvikabhayam asilokabhayam parisāya sārajjabhayam madanabhayam duggatibhayam bhayam bhayanakam chambhitattam lomahamso cetaso ubbego utraso. Bheravesu ca na sampavedheyyāti bherave passitvā vā suņitvā vā na vedheyya na pavedheyya na sampavedheyya na taseyya na uttaseyya na paritaseyya na bhāyeyya na santāsam āpajjeyya, abhīrū assa achambhī anutrāsī apalāyī, pahīnabhayabheravo vigatalomahamso vihareyyāti bheravesu ca na sampavedheyya. Tenāha Bhagavā—

> Phassena yadā phuṭṭhassa, Paridevam bhikkhu na kareyya kuhiñci. Bhavañca nābhijappeyya, Bheravesu ca na sampavedheyyāti.

159. + Annānamatho pānānam,
Khādanīyānamathopi vatthānam.
Laddhā na sannidhim kayirā,
Na ca parittase tāni alabhamāno.

Annānamatho pānānam, khādanīyānamathopi vatthānanti annānanti odano kummāso sattu maccho mamsam. Pānānanti \* aṭṭha pānāni ambapānam jambupānam cocapānam mocapānam madhupānam muddikapānam sālūkapānam phārusakapānam. Aparānipi aṭṭha pānāni kosambapānam kolapānam badarapānam ghatapānam telapānam payopānam yāgupānam rasapānam. . Khādanīyānanti piṭṭhakhajjakam pūvakhajjakam mūlakhajjakam tacakhajjakam pattakhajjakam pupphakhajjakam phalakhajjakam. Vatthānanti cha cīvarāni khomam kappāsikam koseyyam kambalam sāṇam bhaṅganti annanamatho pānānam khādanīyānamathopi vatthānam.

Laddhā na sannidhim kayirāti laddhāti laddhā labhitvā adhigantvā vinditvā paṭilabhitvā na kuhanāya na lapanāya na nemittikatāya na nippesikatāya na lābhena lābham nijigīsanatāya¹ na dārudānena na veļudānena na pattadānena na pupphadānena na phaladānena na sinānadānena na cuṇṇadānena na mattikādānena na dantakaṭṭhadānena na mukhodakadānena na cāṭukamyatāya na muggasūpyatāya² na pāribhaṭyatāya na pīṭhamaddikatāya³ na vatthuvijjāya na tiracchānavijjāya na aṅgavijjāya na nakkhattavijjāya na dūtagamanena na pahiṇagamanena na jaṅghapesaniyena na vejjakammena na navakammena na piṇḍapaṭipiṇḍakena na dānānuppadānena dhammena samena laddhā labhitvā adhigantvā vinditvā paṭilabhitvāti laddhā. Na sannidhim kayirāti annasannidhim pānasannidhim vatthasannidhim yānasannidhim sayanasannidhim gandhasannidhim āmisasannidhim na kareyya na janeyya na sañjaneyya na nibbatteyya nābhinibbatteyyāti laddhā na sannidhim kayirā.

Na ca parittase tāni alabhamānoti annam vā na labhāmi, pānam vā na labhāmi, vattham vā na labhāmi, kulam vā na labhāmi, gaṇam vā na labhāmi, āvāsam vā na labhāmi, lābham vā na labhāmi, yasam vā na labhāmi, pasamsam vā na labhāmi, sukham vā na labhāmi, cīvaram vā na labhāmi, piṇḍapātam vā na labhāmi, senāsanam vā na labhāmi, gilānapaccaya bhesajjaparikkhāram vā na labhāmi, gilānupaṭṭhākam vā na labhāmi "appaññātomhī"ti na taseyya na uttaseyya na parittaseyya na bhāyeyya na santāsam

<sup>\*</sup> Vi 3. 344 pitthepi.

<sup>1.</sup> Nijigimsanatāya (Sī, Syā) Khu 8. 258 piṭṭhepi.

<sup>2.</sup> Na muggasuppatāya (Sī), na muggasūpatāya (Syā)

<sup>3.</sup> Pitthimamsikatāya (Sī), pitthimaddikatāya (Ka)

āpajjeyya, abhīrū assa achambhī anutrāsī apalāyī, pahīnabhayabheravo vigatalomahamso vihareyyāti na ca parittase tāni alabhamāno. Tenāha Bhagavā—

Annānamatho pānānam, Khādanīyānamathopi vatthānam. Laddhā na sannidhim kayirā, Na ca parittase tāni alabhamānoti.

160. \* Jhāyī na pādalola'ssa,Virame kukkuccā nappamajjeyya.Athāsanesu sayanesu,Appasaddesu bhikkhu vihareyya.

Jhāyī na pādalola'ssāti jhāyīti paṭhamenapi jhānena jhāyī, dutiyenapi jhānena jhāyī, tatiyenapi jhānena jhāyī, catutthenapi jhānena jhāyī, savitakkasavicārenapi jhānena jhāyī, avitakkavicāramattenapi jhānena jhāyī, avitakka-avicārenapi jhānena jhāyī, sappītikenapi jhānena jhāyī, nippītikenapi jhānena jhāyī, pītisahagatenapi jhānena jhāyī, sātasahagatenapi jhānena jhāyī, sukhasahagatenapi jhānena jhāyī, upekkhāsahagatenapi jhānena jhāyī, suññatenapi jhānena jhāyī, animittenapi jhānena jhāyī, appaṇihitenapi jhānena jhāyī, lokiyenapi jhānena jhāyī, lokuttarenapi jhānena jhāyī jhānarato ekattamanuyutto paramatthagarukoti¹ jhāyī.

Na pādalola'ssāti katham pādalolo hoti, idhekacco pādaloliyena samannāgato hoti, ārāmena ārāmam, uyyānena uyyānam, gāmena gāmam, nigamena nigamam, nagarena nagaram, raṭṭhena raṭṭham, janapadena janapadam dīghacārikam anavaṭṭhitacārikam anuyutto viharati. Evampi pādalolo hoti.

Atha vā bhikkhu antopisamghārāme pādaloliyena samannāgato hoti, na atthahetu na kāraṇahetu uddhato avūpasantacitto pariveṇato pariveṇam gacchati, vihārato vihāram gacchati,

<sup>\*</sup> Khu 1. 422 pitthe.

aḍḍhayogato aḍḍhayogam gacchati, pāsādato pāsādam gacchati, hammiyato hammiyam gacchati, guhāya guham gacchati, leṇato leṇam gacchati, kuṭito kuṭim gacchati, kūṭāgārato kūṭāgāram gacchati, aṭṭato aṭṭam gacchati, māḷato māḷam gacchati, uddaṇḍato uddaṇḍam gacchati, upaṭṭhānasālato upaṭṭhānasālam gacchati, maṇḍalamāḷato maṇḍalamāḷam gacchati, rukkhamūlato rukkhamūlam gacchati, yattha vā pana bhikkhū nisīdanti, tahim gacchati, tattha ekassa vā dutiyo hoti. Dvinnam vā tatiyo hoti, tiṇṇam vā catuttho hoti, tattha bahum samphappalāpam palapati. Seyyathidam. Rājakatham corakatham mahāmattakatham senākatham bhayakatham yuddhakatham annakatham pānakatham vatthakatham yānakatham sayanakatham mālākatham gandhakatham ñātikatham gāmakatham nigamakatham nagarakatham janapadakatham itthikatham sūrakatham visikhākatham kumbhaṭṭhānakatham pubbapetakatham nānattakatham lokakkhāyikam samuddakkhāyikam iti bhavābhavakatham iti vā, evampi pādalolo hoti.

Na pādalola'ssāti pādaloliyam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, pādaloliyā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyya careyya vicareyya iriyeyya vatteyya pāleyya yapeyya yāpeyya paṭisallānārāmo assa paṭisallānarato ajjhattam cetosamathamanuyutto anirākatajjhāno vipassanāya samannāgato brūhetā suññāgārānam jhāyī jhānarato ekattamanuyutto paramatthagarukoti jhāyī na pādalolassa.

Virame kukkuccā nappamajjeyyāti kukkuccanti hatthakukkuccampi kukkuccam, pādakukkuccampi kukkuccam, hatthapādakukkuccampi kukkuccam, akappiye kappiyasaññitā, kappiye akappiyasaññitā, vikāle kālasaññitā, kāle vikālasaññitā, avajje vajjasaññitā, vajje avajjasaññitā, yam evarūpam kukkuccam kukkuccāyanā kukkuccāyitattam cetaso vippaṭisāro manovilekho, idam vuccati kukkuccam.

Api ca dvīhi kāreņehi uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho katattā ca akatattā ca. Katham katattā ca akatattā ca uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho—"katam me kāyaduccaritam, akatam me kāyasucaritan"ti uppajjati kukkuccam

cetaso vippaţisāro manovilekho. "Kataṁ me vacīduccaritaṁ, akataṁ me vacīsucaritan"ti uppajjati kukkuccaṁ cetaso vippaţisāro manovilekho. "Kataṁ me manoduccaritaṁ, akataṁ me manosucaritaṁ. Kato me pāṇātipāto, akatā me pāṇātipātā veramaṇī "ti uppajjati kukkuccaṁ -pamanovilekho, "kataṁ me adinnādānaṁ. Kato me kāmesumicchācāro. Kato me musāvādo. Katā me pisuṇā vācā. Katā me pharusā vācā. Kato me samphappalāpo. Katā me abhijjhā. Kato me byāpādo. Katā me micchādiṭṭhi, akatā me sammādiṭṭhī"ti uppajjati kukkuccaṁ cetaso vippaṭisāro manovilekho. Evaṁ katattā ca akatattā ca uppajjati kukkuccaṁ cetaso vippaṭisāro manovilekho.

Atha vā "sīlesu'mhi na paripūrakārī"ti uppajjati kukkuccaṁ cetaso vippaṭisāro manovilekho, "indriyesu'mhi aguttadvāro"ti. "Bhojane amattaññu'mhī"ti. "Jāgariyaṁ ananuyutto'mhī"ti. "Na satisampajaññena samannāgato'mhī"ti. "Abhāvitā me cattāro satipaṭṭhānā"ti. "Abhāvitā me cattāro sammappadhānā"ti. "Abhāvitā me cattāro iddhipādā"ti. "Abhāvitāni me pañcindriyānī"ti. "Abhāvitāni me pañca balānī"ti. "Abhāvitā me satta bojjhaṅgā"ti. "Abhāvito me ariyo aṭṭhaṅgiko maggo"ti. "Dukkhaṁ me apariññātan"ti. "Samudayo me appahīno"ti. "Maggo me abhāvito"ti. "Nirodho me asacchikato"ti uppajjati kukkuccaṁ cetaso vippaṭisāro manovilekho. Virame kukkuccāti kukkucca ārameyya virameyya paṭivirameyya kukkuccaṁ pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyya. Kukkuccā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti virame kukkuccā.

Nappamajjeyyāti sakkaccakārī assa sātaccakārī aṭṭhitakārī anolīnavuttiko anikkhittachando anikkhittadhuro appamādo kusalesu dhammesu. "Kadāham aparipūram vā sīlakkhandham paripūreyyam, paripūram vā sīlakkhandham tattha tattha paññāya anugganheyyan"ti yo tattha chando ca vāyāmo ca ussāho ca ussoļhī ca thāmo ca appaṭivānī ca sati ca sampajaññañca ātappam padhānam adhiṭṭhānam anuyogo appamādo kusalesu

dhammesu. "Kadāham aparipūram vā samādhikkhandham. Paññākkhandham. Vimuttikkhandham. Vimuttiñāṇadassanakkhandham. Kadāham apariññātam vā dukkham parijāneyyam, appahīne vā kilese pajaheyyam, abhāvitam vā maggam bhāveyyam, asacchikatam vā nirodham sacchikareyyan"ti yo tattha chando ca vāyāmo ca ussāho ca ussoļhī ca thāmo ca appaṭivānī ca sati ca sampajaññañca ātappam padhānam adhiṭṭhānam anuyogo appamādo kusalesu dhammesūti virame kukkuccā nappamajjeyya.

Athāsanesu sayanesu, appasaddesu bhikkhu vihareyyāti athāti padasandhi -pa-. Āsanaṁ vuccati yattha nisīdati mañco pīṭhaṁ bhisi taṭṭikā cammakhaṇḍo tiṇasanthāro paṇṇasanthāro palālasanthāro, sayanaṁ vuccati senāsanaṁ vihāro aḍḍhayogo pāsādo hammiyaṁ guhāti athāsanesu sayanesu.

Appasaddesu bhikkhu vihareyyāti appasaddesu appanigghosesu vijanavātesu manussārāhasseyyakesu paṭisallānasāruppesu senāsanesu careyya vicareyya vihareyya iriyeyya vatteyya pāleyya yapeyya yāpeyyāti athāsanesu sayanesu, appasaddesu bhikkhu vihareyya. Tenāha Bhagavā—

Jhāyī na pādalola'ssa, Virame kukkuccā nappamajjeyya. Athāsanesu sayanesu, Appasaddesu bhikkhu vihareyyāti.

161. \* Niddam na bahulīkareyya,Jāgariyam bhajeyya ātāpī.Tandim māyam hassam khiḍḍam,Methunam vippajahe savibhūsam.

Niddam na bahulīkareyyāti rattindivam chakoṭṭhāsam thāretvā pañcakoṭṭhāsam paṭijaggeyya, ekakoṭṭhāsam nippajjeyyāti niddam na bahulīkareyya.

Jāgariyam bhajeyya ātāpīti idha bhikkhu divasam cankamena nisajjāya āvaranīyehi dhammehi cittam parisodheyya. Rattiyā paṭhamam yāmam cankamena nisajjāya āvaranīyehi dhammehi cittam parisodheyya, rattiyā majjhimam

yāmam dakkhiņena passena sīhaseyyam kappeyya pādepādam accādhāya sato sampajāno uṭṭhānasaññam manasikaritvā, rattiyā pacchimam yāmam paccuṭṭhāya caṅkamena nisajjāya āvaraṇīyehi dhammehi cittam parisodheyya.

Jāgariyam bhajeyyāti jāgariyam bhajeyya sambhajeyya seveyya niseveyya samseveyya paṭiseveyyāti jāgariyam bhajeyya.

Ātāpīti ātappam vuccati vīriyam¹. Yo cetasiko vīriyārambho nikkamo parakkamo uyyāmo vāyāmo ussāho ussoļhī thāmo thiti asithilaparakkamatā anikkhittachandatā anikkhittadhuratā dhurasampaggaho vīriyam vīriyindriyam vīriyabalam sammāvāyāmo. Iminā ātāpena upeto samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato, so vuccati ātāpīti jāgariyam bhajeyya ātāpī.

Tandim māyam hassam khiḍḍam, methunam vippajahe savibhūsanti tandīti² tandī tandiyanā tandiyitattam³ tandimanakatā ālasyam ālasyāyanā ālasyāyitattam. Māyā vuccati vañcanikā cariyā. Idhekacco kāyena duccaritam caritvā. Vācāya -pa-. Manasā duccaritam caritvā tassa paṭicchādanahetu pāpikam iccham paṇidahati. "Mā mam jaññā"ti⁴ icchati, "mā mam jaññā"ti saṅkappeti, "mā mam jaññā"ti vācam bhāsati, "mā mam jaññā"ti kāyena parakkamati. Yā evarūpā māyāvitā accasarā vañcanā nikati nikiraṇā pariharaṇā gūhanā parigūhanā chādanā paricchādanā⁵ anuttānīkammam anāvikammam vocchādanā pāpakiriyā. Ayam vuccati māyā. . Hassanti idhekacco ativelam dantavidamsakam hasati. Vuttam hetam Bhagavatā— \* komārakamidam bhikkhave ariyassa vinaye yadidam ativelam dantavidamsakam hasitanti.

Khiḍḍāti dve khiḍḍā kāyikā ca khiḍḍā vācasikā ca khiḍḍā, katamā kāyikā khiḍḍā, hattīhipi kīļanti, assehipi kīļanti, rathehipi kīļanti, dhanūhipi kīļanti, aṭṭhapadehipi kīļanti, dasapadehipi kīļanti, ākāsepi kīļanti, parihārapathepi kīļanti, santikāyapi kīļanti, khalikāyapi kīļanti, ghaṭikāyapi kīļanti, salākahatthenapi kīļanti, akkhenapi kīļanti, paṅkacīrenapi

<sup>1.</sup> Viriyam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Tandinti (Sī)

<sup>3.</sup> Natthi Attadaṇḍasuttaniddese Khuddakavatthuvibhaṅgepi.

<sup>4.</sup> Jañnubhi (Ka) Abhi 2. 372 pitthe.

<sup>5.</sup> Paticchādanā (Sī, Ka) 59 piṭṭhepi.

<sup>\*</sup> Am 1. 263 pitthe.

kīļanti, vankakenapi kīļanti, mokkhacikāyapi kīļanti, cingulakenapi kīļanti, pattāļhakenapi kīļanti, rathakenapi kīļanti, dhanukenapi kīļanti, akkharikāyapi kīļanti, manesikāyapi kīļanti, yathāvajjenapi kīļanti, ayam kāyikā khiḍḍā. . Katamā vācasikā khiḍḍā, mukhabherikam¹ mukhalambaram mukhaḍiṇḍimakam² mukhavalimakam mukhabheruļakam³ mukhadaddarikam nāṭakam lāpam gītam davakammam, ayam vācasikā khiḍḍā.

Methunadhammo nāma yo so asaddhammo gāmadhammo vasaladhammo duṭṭhullo odakantiko rahasso dvayaṁdvayasamāpatti. Kiṁkāraṇā vuccati methunadhammo. Ubhinnaṁ rattānaṁ sārattānaṁ avassutānaṁ pariyuṭṭhitānaṁ pariyādinnacittānaṁ ubhinnaṁ sadisānaṁ dhammoti taṁkāraṇā vuccati methunadhammo. Yathā ubho kalahakārakā methunakāti vuccanti, ubho bhaṇḍanakārakā. Ubho bhassakārakā. Ubho adhikaraṇakārakā. Ubho vivādakārakā. Ubho vādino. Ubho sallāpakā methunakāti vuccanti. Evamevaṁ ubhinnaṁ rattānaṁ sārattānaṁ avassutānaṁ pariyuṭṭhitānaṁ pariyādinnacittānaṁ ubhinnaṁ sadisānaṁ dhammoti taṁkāraṇā vuccati methunadhammo.

Vibhūsāti dve vibhūsā. Atthi agāriyassa vibhūsā, atthi pabbajitassa vibhūsā. Katamā agāriyassa vibhūsā, kesā ca massu ca mālā ca gandhā ca vilepanā ca ābharaṇā ca pilandhanā ca vatthañca sayanāsanañca veṭhanañca ucchādanaṁ parimaddanaṁ nhāpanaṁ sambāhanaṁ ādāsaṁ añjanaṁ mālāvilepanaṁ mukhacuṇṇakaṁ mukhalepaṁ hatthibandhaṁ sikhābandhaṁ⁴ daṇḍanāḷiyaṁ khaggaṁ chattaṁ citrā upāhanā uṇhīsaṁ maṇṁ vāḷabījaniṁ odātāni vatthāni dīghadasāni iti vā ayaṁ agāriyassa vibhūsā. . Katamā pabbajitassa vibhūsā, cīvaramaṇḍanā pattamaṇḍanā senāsanamaṇḍanā imassa vā pūtikāyassa bāhirānaṁ vā parikkhārānaṁ maṇḍanā vibhūsanā keḷanā parikeḷanā gedhitatā gedhitattaṁ capalatā cāpalyaṁ, ayaṁ pabbajitassa vibhūsā.

Tandim māyam hassam khiḍḍam, methunam vippajahe savibhūsanti tandinca māyanca hassanca khiḍḍanca methunadhammanca savibhūsam saparivāram saparibhaṇḍam saparikkhāram pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyyāti tandim māyam hassam khiḍḍam, methunam vippajahe savibhūsam. Tenāha Bhagavā—

<sup>1.</sup> Mukhabheriyam (Syā)

<sup>3.</sup> Mukhabherulakam (Sī)

<sup>2.</sup> Mukhadendimakam (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Vasikkhābandham (Syā)

Niddam na bahulīkareyya, Jāgariyam bhajeyya ātāpī. Tandim māyam hassam khiḍḍam, Methanam vippajahe savibhūsanti.

162. \* Āthabbaṇaṁ supinaṁ lakkhaṇaṁ, No vidahe athopi nakkhattaṁ. Virutañca gabbhakaraṇaṁ, Tikicchaṁ māmako na seveyya.

Āthabbaṇaṁ supinaṁ lakkhaṇaṁ, no vidahe athopi nakkhattanti āthabbaṇikā āthabbaṇaṁ payojenti, nagare vā ruddhe¹ saṅgāme vā paccupaṭṭhite parasenapaccatthikesu paccāmittesu ītiṁ uppādenti, upaddavaṁ uppādenti, rogaṁ uppādenti, pajjarakaṁ karonti, sūlaṁ karonti, visūcikaṁ karonti, pakkhandikaṁ karonti. Evaṁ āthabbaṇikā āthabbaṇaṁ payojenti.

Supinapāṭhakā supinam ādisanti "yo pubbaṇhasamayam supinam passati, evam vipāko hoti. Yo majjhanhikasamayam² supinam passati, evam vipāko hoti. Yo sāyanhasamayam supinam passati, evam vipāko hoti. Yo purime yāme. Yo majjhime yāme. Yo pacchime yāme. Yo dakkhiṇena passena nipanno. Yo vāmena passena nipanno. Yo uttānam nipanno. Yo avakujja nipanno. Yo candam passati. Yo sūriyam passati. Yo mahāsamuddam passati. Yo sinerum pabbatarājānam passati. Yo hatthim passati. Yo assam passati. Yo ratham passati. Yo pattim passati. Yo senābyūham passati. Yo ārāmarāmaṇeyyakam passati. Yo vanarāmaṇeyyakam passati. Yo bhūmirāmaṇeyyakam passati. Yo pokkharaṇīrāmaṇeyyakam³ passati, evam vipāko hotī"ti. Evam supinapāthakā supinam ādisanti.

Lakkhaṇapāṭhakā lakkhaṇam ādisanti, maṇilakkhaṇam daṇḍalakkhaṇam vatthalakkhaṇam asilakkhaṇam usulakkhaṇam dhanulakkhaṇam āvudhalakkhaṇam itthilakkhaṇam purisalakkhaṇam kumārikālakkhaṇam kumāralakkhaṇam dāsilakkhaṇam dāsalakkhaṇam hatthilakkhaṇam assalakkhanam mahimsalakkhanam usabhalakkhanam

<sup>\*</sup> Khu 1. 423 pitthe.

<sup>2.</sup> Majjhantikasamayam (bahūsu)

<sup>1.</sup> Rundhe (Ka)

<sup>3.</sup> Pokkharanirāmaneyyakam (Syā)

goṇalakkhaṇam ajalakkhaṇam meṇḍalakkhaṇam kukkuṭalakkhaṇam vaṭṭalakkhaṇam godhālakkhaṇam kaṇṇikālakkhaṇam kacchapalakkhaṇam migalakkhaṇam iti vāti, evam lakkhaṇapāṭhakā lakkhaṇam ādisanti.

Nakkhattapāṭhakā nakkhattaṁ ādisanti, aṭṭhavīsati nakkhattāni iminā nakkhattena gharappaveso kattabbo, iminā nakkhattena makuṭaṁ bandhitabbaṁ, iminā nakkhattena vāreyyaṁ kāretabbaṁ, iminā nakkhattena bījanīhāro¹ kattabbo, iminā nakkhattena saṁvāso² gantabboti. Evaṁ nakkhattapāṭhakā nakkhattaṁ ādisanti.

Āthabbaṇaṁ supinaṁ lakkhaṇaṁ, no vidahe athopi nakkhattanti āthabbaṇañca supinañca lakkhaṇañca nakkhattañca no vidaheyya na careyya na samācareyya na samādāya vatteyya. Atha vā na gaṇheyya na uggaṇheyya na dhāreyya na upadhāreyya na upalakkheyya nappayojeyyāti āthabbaṇaṁ supinaṁ lakkhaṇaṁ, no vidahe athopi nakkhattaṁ.

Virutañca gabbhakaranam, tikiccham māmako na seveyyāti virutam vuccati migavākkam. Migavākkapāthakā<sup>3</sup> migavākkam ādisanti, sakuntānam vā catuppadānam vā rutam<sup>4</sup> vassitam jānantīti. Evam migavākkapāthakā migavākkam ādisanti. . Gabbhakaranīyā gabbham santhāpenti, dvīhi kāranehi gabbho na santhāti pānakehi vā vātakuppehi vā, pānakānam vā vātakuppānam vā patighātāya osadham dentīti. Evam gabbhakaranīyā gabbham santhāpenti. . **Tikicchā**ti pañca tikicchā sālākiyam sallakattiyam kāyatikiccham bhūtiyam komārabhaccam. **Māmako**ti Buddhamāmako dhammamāmako samghamāmako, so vā Bhagavantam mamāyati, Bhagavā vā tam puggalam parigganhāti. Vuttam hetam Bhagavatā— \* Ye te bhikkhave bhikkhū kuhā thaddhā lapā singī unnalā asamāhitā, na me te bhikkhave bhikkhū māmakā, apagatā ca te bhikkhave bhikkhū imasmā dhammavinayā, na ca te bhikkhū imasmim dhammavinaye vuddhim virūļhim vepullam āpajjanti. Ye ca kho bhikkhave bhikkhū nikkuhā nillapā dhīrā atthaddhā susamāhitā, te kho me bhikkhave bhikkhū māmakā, na ca apagatā te bhikkhave bhikkhū imasmā dhammavinayā, te ca bhikkhū imasmim dhammavinaye vuddhim virūļhim vepullam āpajjanti.

<sup>1.</sup> Bījanihāro (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Gharavāso (Syā)

<sup>3.</sup> Migacakkam. Migacakkapāṭhakā (Syā)

<sup>4.</sup> Rudam (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 1. 270 pitthe.

Kuhā thaddhā lapā siṅgī, unnaļā asamāhitā. Na te dhamme virūhanti, Sammāsambuddhadesite.

Nikkuhā nillapā dhīrā, atthaddhā susamāhitā. Te ve dhamme virūhanti, Sammāsambuddhadesite.

Virutañca gabbhakaraṇaṁ, tikicchaṁ māmako na seveyyāti virutañca gabbhakaraṇañca tikicchañca māmako na seveyya na niseveyya na saṁseveyya nappaṭiseveyya na careyya na samācareyya na samādāya vatteyya. Atha vā na gaṇheyya na uggaṇheyya na dhāreyya na upadhāreyya na upalakkheyya nappayojeyyāti virutañca gabbhakaraṇaṁ, tikicchaṁ māmako na seveyya. Tenāha Bhagavā—

Āthabbaṇaṁ supinaṁ lakkhaṇaṁ, No vidahe athopi nakkhattaṁ. Virutañca gabbhakaraṇaṁ, Tikicchaṁ māmako na seveyyāti.

163. \* Nindāya nappavedheyya, Na unnameyya pasamsito bhikkhu. Lobham saha macchariyena, Kodham pesuniyanca panudeyya.

Nindāya nappavedheyyāti idhekacce bhikkhū nindanti jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjāṭṭhānena vā sutena vā paṭibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunā nindanti garahanti upavadanti, nindito garahito upavadito, nindāya garahāya upavādena akittiyā avaṇṇahārikāya na vedheyya nappavedheyya na sampavedheyya na taseyya na uttaseyya na paritaseyya na bhāyeyya na santāsaṁ āpajjeyya, abhīrū assa achambhī anutrāsī apalāyī, pahīnabhayabheravo vigatalomahaṁso vihareyyāti nindāya nappavedheyya.

Na unnameyya pasamsito bhikkhūti idhekacce bhikkhū pasamsanti jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjāṭṭhānena

<sup>\*</sup> Khu 1. 423 pitthepi.

vā sutena vā paṭibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunā pasaṁsanti thomenti kittenti vaṇṇenti, pasaṁsito thomito kittito vaṇṇito, pasaṁsāya thomanena kittiyā vaṇṇahārikāya unnatiṁ na kareyya unnamaṁ na kareyya mānaṁ na kareyya thambhaṁ na kareyya na tena mānaṁ janeyya na tena thaddho assa patthaddho paggahitasiroti na unnameyya pasaṁsito bhikkhu.

Lobham saha macchariyena, kodham pesuniyanca panudeyyati lobhoti yo lobho lubbhana lubbhitattam sarago sarajjana sarajjitattam abhijjha lobho akusalamulam. Macchariyanti panca macchariyani, avasamacchariyam -pagaho vuccati macchariyam. Kodhoti yo cittassa aghato patighato patigham pativirodho kopo pakopo sampakopo doso padoso sampadoso cittassa byapatti manopadoso kodho kujjhana kujjhitattam doso dussana dussitattam byapatti byapajjana byapajjitattam, virodho pativirodho candikkam asuropo anattamanata cittassa. Pesuññanti idhekacco pisunavaco hoti, ito sutva amutra akkhata imesam bhedaya, amutra va sutva imesam akkhata amusam bhedaya, iti samaganam va bhetta bhinnanam va anuppadata, vaggaramo vaggarato vagganandī vaggakaranim vacam bhasita hoti. Idam vuccati pesuññam.

Api ca dvīhi kāraņehi pesuññaṁ upasaṁharati piyakamyatāya vā bhedādhippāyena vā. Kathaṁ piyakamyatāya pesuññaṁ upasaṁharati, imassa piyo bhavissāmi, manāpo bhavissāmi, vissāsiko bhavissāmi, abbhantariko bhavissāmi, suhadayo bhavissāmīti. Evaṁ piyakamyatāya pesuññaṁ upasaṁharati. . Kathaṁ bhedādhippāyena pesuññaṁ upasaṁharati, "kathaṁ ime nānā assu, vinā assu, vaggā assu, dvidhā assu, dvejjhā assu, dve pakkhā assu, bhijjheyyuṁ na samāgaccheyyuṁ, dukkhaṁ na phāsu vihareyyun"ti. Evaṁ bhedādhippāyena pesuññaṁ upasaṁharati. . Lobhaṁ saha macchariyena, kodhaṁ pesuṇiyañca panudeyyāti lobhañca macchariyañca kodhañca pesuññañca nudeyya panudeyya pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyyāti lobhaṁ saha macchariyena, kodhaṁ pesuṇiyañca panudeyya. Tenāha Bhagavā—

Nindāya nappavedheyya, Na unnameyya pasamsito bhikkhu. Lobham saha macchariyena, Kodham pesuniyanca panudeyyāti.

164. \* Kayavikkaye na tiṭṭheyya,
Upavādaṁ bhikkhu na kareyya kuhiñci.
Gāme ca nābhisajjeyya,
Lābhakamyā janaṁ na lapayeyya.

Kayavikkaye na tiṭṭheyyāti ye kayavikkayā vinaye paṭikkhittā, na te imasmim atthe adhippetā. Katham kayavikkaye tiṭṭhati, pañcannam saddhim pattam vā cīvaram vā aññam vā kiñci parikkhāram vañcaniyam vā karonto udayam vā patthayanto parivatteti. Evam kayavikkaye tiṭṭhati. . Katham kayavikkaye na tiṭṭhati, pañcannam saddhim pattam vā cīvaram vā aññam vā kiñci parikkhāram na vañcaniyam vā karonto na udayam vā patthayanto parivatteti. Evam kayavikkayena tiṭṭhati. . Kayavikkaye na tiṭṭheyyāti kayavikkaye na tiṭṭheyya na santiṭṭheyya, kayavikkayam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, kayavikkayā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti kayavikkaye na tiṭṭheyya.

Upavādam bhikkhu na kareyya kuhiñcīti katame upavādakarāti kilesā, santeke samaṇabrāhmaṇā iddhimanto dibbacakkhukā paracittaviduno, te dūratopi passanti, āsannāpi na dissanti, cetasāpi cittam pajānanti, devatāpi kho santi iddhimantiniyo dibbacakkhukā paracittaviduniyo, tā dūratopi passanti, āsannāpi na dissanti, cetasāpi cittam pajānanti. Te oļārikehi vā kilesehi majjhimehi vā kilesehi sukhumehi vā kilesehi upavadeyyum. Katame oļārikā kilesā kāyaduccaritam vacīduccaritam manoduccaritam, ime vuccanti oļārikā kilesā. Katame majjhimā kilesā, kāmavitakko byāpādavitakko vihimsāvitakko, ime vuccanti majjhimā kilesā. Katame sukhumā kilesā, ñātivitakko janapadavitakko amaravitakko parānudayatā paṭisaññutto

vitakko lābhasakkārasilokapaţisaññutto vitakko anavaññattipaţisaññutto vitakko, ime vuccanti sukhumā kilesā. Te oļārikehi vā kilesehi majjhimehi vā kilesehi sukhumehi vā kilesehi na upavadeyya upavādam na kareyya, upavādakare kilese na kareyya na janeyya na sañjaneyya na nibbatteyya nābhinibbatteyya, upavādakare kilese pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, upavādakarehi kilesehi ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyya. **Kuhiñcī**ti kuhiñci kimhici katthaci ajjhattam vā bahiddhā vā ajjhattabahiddhā vāti upavādam bhikkhu na kareyya kuhiñci.

Gāme ca nābhisajjeyyāti katham gāme sajjati, idha bhikkhu gāme gihīhi samsaṭṭho viharati sahanandī sahasokī sukhitesu sukhito dukkhitesu dukkhito uppannesu kiccakaraṇīyesu attanā voyogam āpajjati. Evampi gāme sajjati.

Atha vā bhikkhu pubbaṇhasamayaṁ nivāsetvā pattacīvaramādāya gāmaṁ vā nigamaṁ vā piṇḍāya pavisati arakkhiteneva kāyena arakkhitāya vācāya arakkhitena cittena anupaṭṭhitāya satiyā asaṁvutehi indriyehi. So tatra tatra sajjati, tatra tatra gaṇhāti, tatra tatra bajjhati, tatra tatra anayabyasanaṁ āpajjati. Evampi gāme sajjati.

Katham gāme na sajjati, idha bhikkhu gāme gihīhi asamsaṭṭho viharati na sahanandī na sahasokī na sukhitesu sukhito na dukkhitesu dukkhito uppannesu kiccakaraṇīyesu na attanā voyogam āpajjati. Evampi gāme na sajjati.

Atha vā bhikkhu pubbaṇhasamayaṁ nivāsetvā pattacīvaramādāya gāmaṁ vā nigamaṁ vā piṇḍāya pavisati rakkhiteneva kāyena rakkhitāya vācāya rakkhitena cittena upaṭṭhitāya satiyā saṁvutehi indriyehi. So tatra tatra na sajjati, tatra tatra na gaṇhāti, tatra tatra na bajjhati, tatra tatra na anayabyasanaṁ āpajjati. Evampi gāme na sajjati. . **Gāme ca nābhisajjeyyā**ti gāme na sajjeyya na gaṇheyya na bajjheyya na palibajjheyya,

agiddho assa agadhito amucchito anajjhosanno vītagedho vigatagedho cattagedho -pa- brahmabhūtena attanā vihareyyāti gāme ca nābhisajjeyya.

## Lābhakamyā janam na lapayeyyāti katamā lapanā,

lābhasakkārasilokasannissitassa pāpicchassa icchāpakatassa āmisacakkhukassa lokadhammagarukassa yā paresaṁ ālapanā lapanā sallapanā ullapanā samullapanā unnahanā samunnahanā ukkācanā samukkācanā¹ anupiyabhāṇitā cātukamyatā muggasūpyatā pāribhaṭyatā parapiṭṭhimaṁsikatā² yā tattha saṇhavācatā sakhilavācatā sithilavācatā³ apharusavācatā. Ayaṁ vuccati lapanā.

Api ca dvīhi kāraņehi janam lapati, attānam vā nīcam thapento param uccam thapento janam lapati, attānam vā uccam thapento param nīcam thapento janam lapati. Katham attānam nīcam thapento param uccam thapento janam lapati, tumhe me bahūpakārā, aham tumhe nissāya labhāmi cīvarapiņḍapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhāram, yepi me añne dātum vā kātum vā mañnanti tumhe nissāya tumhe sampassantā, yampi me purāṇam mātāpettikam nāmadheyyam, tampi me antarahitam. Tumhehi aham ñāyāmi "asukassa kulūpako asukāya kulūpako"ti. Evam attānam nīcam thapento param uccam thapento janam lapati.

Katham attānam uccam thapento param nīcam thapento janam lapati, aham tumhākam bahūpakāro, tumhe mam āgamma Buddham saraṇam gate, dhammam saraṇam gate, samgham saraṇam gatā, pāṇātipātā paṭiviratā, adinnādānā paṭiviratā, kāmesumicchācārā paṭiviratā, musāvādā paṭiviratā, surāmerayamajjappamādaṭṭhānā paṭiviratā, aham tumhākam uddesam demi, paripuccham demi, uposatham ācikkhāmi, navakammam adhiṭṭhāmi, atha pana tumhe mam ujjhitvā aññe sakkarotha garum karotha mānetha pūjethāti. Evam attānam uccam ṭhapento param nīcam ṭhapento janam lapati.

<sup>1.</sup> Ukkāpanā samukkāpanā (Syā)

<sup>2.</sup> Piţţhimamsikatā (Ka) Visuddhimagge sīlaniddesavannanā oloketabbā.

<sup>3.</sup> Mettavācakatā (Syā)

Lābhakamyā janam na lapayeyyāti lābhahetu lābhapaccayā lābhakāraṇā lābhābhinibbattiyā lābham paripācento janam na lapayeyya lapanam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, lapanā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti lābhakamyā janam na palapayeyya. Tenāha Bhagavā—

Kayavikkaye na tiṭṭheyya, Upavādaṁ bhikkhu na kareyya kuhiñci. Gāme ca nābhisajjeyya, Lābhakamyā janaṁ na lapayeyyāti.

165. Na ca katthiko¹ siyā bhikkhu,Na ca vācam payuttam bhāseyya.Pāgabbhiyam na sikkheyya,Katham viggāhikam na kathayeyya.

Na ca katthiko siyā bhikkhūti \* idhekacco katthī hoti vikatthī. So katthati vikatthati "ahamasmi sīlasampanno"ti vā "vatasampanno"ti vā "sīlabbatasampanno"ti vā jātiyā vā gottena vā kolaputtiyena vā vaṇṇapokkharatāya vā dhanena vā ajjhenena vā kammāyatanena vā sippāyatanena vā vijjāṭṭhānena vā sutena vā paṭibhānena vā aññataraññatarena vā vatthunā "uccā kulā pabbajito"ti vā "mahābhogakulā pabbajito"ti vā "uļārabhogakulā pabbajito"ti vā "graññiko"ti vā "vinayadharo"ti vā "dhammakathiko"ti vā "āraññiko"ti vā -pa-"nevasaññānāsaññāyatanasamāpattiyā lābhī"ti vā katthati vikatthati. Evam na kattheyya na vikattheyya, kattham pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, katthanā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti na ca katthiko siyā bhikkhu.

<sup>1.</sup> Katthitā (Syā, Ka) Khu 1. 423 pitthepi.

<sup>\*</sup> Hetthā 167 pitthepi.

Na ca vācam payuttam bhāseyyāti katamā payuttavācā, idhekacco cīvarapayuttam vācam bhāsati, piṇḍapātapayuttam vācam bhāsati, senāsanapayuttam vācam bhāsati, gilānapaccayabhesajjaparikkhārapayuttam vācam bhāsati, ayampi vuccati payuttavācā.

Atha vā cīvarahetu piṇḍapātahetu senāsanahetu gilānapaccayabhesajjaparikkhārahetu saccampi bhaṇati, musāpi bhaṇati. Pisuṇampi bhaṇati, apisuṇampi bhaṇati. Pharusampi bhaṇati, apharusampi bhaṇati. Samphappalāpampi bhaṇati, asamphappalāpampi bhaṇati. Mantāpi vācaṁ bhāsati, ayampi vuccati payuttavācā. . Atha vā pasannacitto paresaṁ dhammaṁ deseti "aho vata me dhammaṁ suṇeyyuṁ, sutvāva dhammaṁ pasīdeyyuṁ, pasannā ca me pasannākāraṁ kareyyun'ti. Ayaṁ vuccati payuttavācā. Na ca vācaṁ payuttaṁ bhāseyyāti antamaso dhammadesanaṁ vācaṁ upādāya payuttavācaṁ na bhāseyya na katheyya na bhaṇeyya na dīpeyya na vohareyya, payuttaṁ vācaṁ pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyya, payuttavācāya ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti na ca vācaṁ payuttaṁ bhāseyya.

Pāgabbhiyam na sikkheyyāti pāgabbhiyanti tīņi pāgabbhiyami kāyikam pāgabbhiyam vācasikam pāgabbhiyam cetasikam pāgabbhiyam. Katamam kāyikam pāgabbhiyam, idhekacco samghagatopi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, gaṇagatopi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, bhojanasālāyampi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, jantāgharepi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, udakatitthepi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, antaragharam pavisantopi kāyikam pāgabbhiyam dasseti, antaragharam paviṣthopi kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham samghagato kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco samghagato acittīkārakato there bhikkhū ghaṭṭayantopi tiṭṭhati, ghaṭṭayantopi nisīdati, puratopi tiṭṭhati, puratopi nisīdati, uccepi āsane nisīdati, sasīsam pārupitvā nisīdati, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati. Evam samghagato kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham gaṇagato kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco gaṇagato acittīkārakato therānam bhikkhūnam anupāhanānam caṅkamantānam sa-upāhano caṅkamati, nīce caṅkame caṅkamantānam ucce caṅkame caṅkamati, chamāya caṅkamantānam caṅkame caṅkamati, ghaṭṭayantopi tiṭṭhati, ghaṭṭayantopi nisīdati, puratopi tiṭṭhati, puratopi nisīdati, uccepi āsane nisīdati, sasīsam pārupitvāpi nisīdati, ṭhitopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati. Evam gaṇagato kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham bhojanasālāyam kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco bhojanasālāyam acittīkārakato there bhikkhū anupakhajja nisīdati, navepi bhikkhū āsanena paṭibāhati, ghaṭṭayantopi tiṭṭhati, ghaṭṭayantopi nisīdati, puratopi tiṭṭhati, puratopi nisīdati, uccepi āsane nisīdati, sasīsam pārupitvā nisīdati, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati. Evam bhojanasālāyam kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham jantāghare kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco jantāghare acittīkārakato there bhikkhū ghaṭṭayantopi tiṭṭhati, ghaṭṭayantopi nisīdati, puratopi tiṭṭhati, puratopi nisīdati, uccepi āsane nisīdati, anāpucchāpi kaṭṭham pakkhipati, anāpucchāpi dvāram pidahati. Evam jantāghare kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham udakatitthe kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco udakatitthe acittīkārakato there bhikkhū ghaṭṭayantopi otarati, puratopi otarati, ghaṭṭayantopi nhāyati, puratopi nhāyati, uparitopi nhāyati, ghaṭṭayantopi uttarati, puratopi uttarati, uparitopi uttarati. Evam udakatitthe kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham antaragharam pavisanto kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco antaragharam pavisanto acittīkārakato there bhikkhū ghaṭṭayantopi gacchati, puratopi gacchati, vokkammapi therānam bhikkhūnam purato gacchati. Evam antaragharam pavisanto kāyikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham antaragharam paviṭṭho kāyikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco antaragharam paviṭṭho "na pavisa bhante"ti vuccamāno pavisati, "na tiṭṭha bhante"ti

vuccamāno tiṭṭhati, "na nisīda bhante"ti vuccamāno nisīdati, anokāsampi pavisati, anokāsepi tiṭṭhati, anokāsepi nisīdati, yānipi tāni honti kulānam ovarakāni gūļhāni ca paṭicchannāni ca, yattha kulitthiyo kuladhītaro kulasuṇhāyo kulakumāriyo nisīdanti, tatthapi sahasā pavisati, kumārakassapi sīsam parāmasati. Evam antaragharam paviṭṭho kāyikam pāgabbhiyam dasseti. Idam kāyikam pāgabbhiyam.

Katamam vācasikam pāgabbhiyam, idhekacco samghagatopi vācasikam pāgabbhiyam dasseti, gaṇagatopi vācasikam pāgabbhiyam dasseti, antaragharam paviṭṭhopi vācasikam pāgabbhiyam dasseti. Katham samghagato vācasikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco samghagato acittīkārakato there bhikkhū anāpuccham vā anajjhiṭṭho vā ārāmagatānam bhikkhūnam dhammam bhaṇati, pañham visajjeti, pātimokkham uddasati, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati. Evam samghagato vācasikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham gaṇagato vācasikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco gaṇagato acittīkārakato there bhikkhū anāpuccham vā anajjhiṭṭho vā ārāmagatānam bhikkhūnam dhammam bhaṇati, pañham visajjeti, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati, ārāmagatānam bhikkhunīnam upāsakānam upāsakānam dhammam bhaṇati, pañham visajjeti, ṭhitakopi bhaṇati, bāhāvikkhepakopi bhaṇati. Evam gaṇagato vācasikam pāgabbhiyam dasseti.

Katham antaragharam paviṭṭho vācasikam pāgabbhiyam dasseti, idhekacco antaragharam paviṭṭho itthim vā kumārim vā evamāha "itthannāme itthamgotte kim atthi, yāgu atthi, bhattam atthi, khādanīyam atthi, kim pivissāma, kim bhuñjissāma, kim khādissāma, kim vā atthi, kim vā me dassathā"ti vippalapati. Evam antaragharam paviṭṭho vācasikam pāgabbhiyam dasseti. Idam vācasikam pāgabbhiyam.

Katamam cetasikam pāgabbhiyam, idhekacco na uccā kulā pabbajito samāno uccā kulā pabbajitena saddhim sadisam attānam karoti cittena, na mahābhogakulā pabbajito samāno mahābhogakulā pabbajitena saddhim sadisam attānam karoti cittena, na uļārabhogakulā

pabbajito samāno uļārabhogakulā pabbajitena saddhim sadisam attānam karoti cittena, na suttantiko samāno suttantikena saddhim sadisam attānam karoti cittena, na vinayadharo samāno. Na dhammakathiko samāno. Na āraññiko samāno. Na pindapātiko samāno. Na pamsukūliko samāno. Na tecīvariko samāno. Na sapadānacāriko samāno. Na khalupacchābhattiko samāno. Na nesajjiko samāno. Na yathāsanthatiko samāno yathāsanthatikena saddhim sadisam attānam karoti cittena, na pathamassa jhānassa lābhī samāno pathamassa jhānassa lābhinā saddhim sadisam attānam karoti cittena, na dutivassa jhānassa. Na tativassa jhānassa. Na catutthassa jhānassa lābhī samāno. Na ākāsānañcāyatanasamāpattiyā lābhī samāno. Na viññānañcāyatanasamāpattiyā. Na ākiñcaññāyatanasamāpattiyā. Na nevasaññanāsaññayatanasamāpattiyā lābhī samāno nevasaññanāsaññayatanasamāpattiyā lābhinā saddhim sadisam attānam karoti cittena. Idam cetasikam pāgabbhiyam. . Na sikkheyyāti pāgabbhiyam na sikkheyya na careyya na ācareyya na samādāya vatteyya, pāgabbhiyam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, pāgabbhiyā ārato assa virato pativirato nikkhanto nissato vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti pāgabbhiyam na sikkheyya.

Kathaṁ viggāhikaṁ na kathayeyyāti katamā viggāhikā kathā, idhekacco evarūpiṁ kathaṁ kattā hoti "na tvaṁ imaṁ dhammavinayaṁ ājānāsi -pa- nibbeṭhehi vā sace pahosī"ti. . Vuttaṁ hetaṁ Bhagavatā \* — viggāhikāya kho moggallāna kathāya sati kathābāhullaṁ pāṭikaṅkhaṁ, kathābāhulle sati uddhaccaṁ, uddhatassa asaṁvaro, asaṁvutassa ārā cittaṁ samādhimhāti. Kathaṁ viggāhikaṁ na kathayeyyāti viggāhikaṁ kathaṁ na katheyya na bhaṇeyya na dīpeyya na vohareyya, viggāhikaṁ kathaṁ pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyya, viggāhikakathāya ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti kathaṁ viggāhikaṁ na kathayeyya. Tenāha Bhagavā—

Na ca katthiko siyā bhikkhu, Na ca vācam payuttam bhāseyya. Pāgabbhiyam na sikkheyya, Katham viggāhikam na kathayeyyāti.

## 166. \* Mosavajje na niyyetha, sampajāno saṭhāni na kayirā. Atha jīvitena paññāya, sīlabbatena nāññamatimaññe.

Mosavajje na niyyethāti mosavajjam vuccati musāvādo. Idhekacco sabhaggato¹ vā parisaggato² vā -pa- āmisakiñcikkhahetu vā sampajānamusā bhāsitā hoti, idam vuccati mosavajjam. . Api ca tīhākārehi musāvādo hoti, pubbevassa hoti "musā bhaṇissan"ti, bhaṇantassa hoti "musā bhaṇāmī"ti, bhaṇitassa hoti "musā mayā bhaṇitan"ti, imehi tīhākārehi musāvādo hoti. . Api ca catūhākārehi pañcahākārehi. Chahākārehi. Sattahākārehi. Aṭṭhahākārehi musāvādo hoti, pubbevassa hoti "musā bhaṇissan"ti, bhaṇantassa hoti "musā bhaṇāmī"ti, bhaṇitassa hoti "musā mayā bhaṇitan"ti, vinidhāya diṭṭhim vinidhāya khantim vinidhāya rucim vinidhāya saññam, vinidhāya bhāvam, imehi aṭṭhahākārehi musāvādo hoti. . Mosavajje na niyyethāti mosavajje na yāyeyya na niyyāyeyya na vaheyya³ na samhareyya, mosavajjam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, mosavajjā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti mosavajje na niyyetha.

Sampajāno saṭhāni na kayirāti katamaṁ sāṭheyyaṁ, idhekacco saṭho hoti parisaṭho, yaṁ tattha saṭhaṁ saṭhaṭā sāṭheyyaṁ, kakkaratā kakkariyaṁ, parikkhattatā pārikkhattiyaṁ, idaṁ vuccati sāṭheyyaṁ. . Sampajāno saṭhāni na kayirāti sampajāno hutvā sāṭheyyaṁ na kareyya na janeyya na sañjaneyya na nibbatteyya nābhinibbatteyya, sāṭheyyaṁ pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyya, sāṭheyyā ārato

<sup>1.</sup> Sabhāgaggato (Sī, Ka) 2. Parisagato (Sī, Ka) 118 pitthe natthi pāthanānāttam.

<sup>3.</sup> Na vuyheyya (Sī, Ka), natthi Syā-potthake.

<sup>\*</sup> Khu 1. 423 piţthepi.

assa virato paţivirato nikkhanto nissaţo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti sampajāno saṭhāni na kayirā.

Atha jīvitena paññāya, sīlabbatena nāññamatimaññeti athāti padasandhi -pa- padānupubbatāpetam athāti. Idhekacco lūkhajīvitam jīvanto param paṇītajīvitam jīvantam atimañnati "kim panāyam bahulājīvo sabbam sambhakkheti. Seyyathidam, mūlabījam khandhabījam phaļubījam aggabījam bījabījameva pañcamam, asanivicakkadantakūṭasamaṇappadhānenā"ti¹. So tāya lūkhajīvitāya param panītajīvitam jīvantam atimañnati.

Idhekacco panītajīvitam jīvanto param lūkhajīvitam jīvantam atimañnati "kim panāyam appapuñño appesakkho, na lābhī cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānan"ti, so tāya panītaiīvitāva param lūkhaiīvitam iīvantam atimaññati. . Idhekacco paññasampanno hoti, so puttho pañham visajjeti. Tassa evam hoti "ahamasmi paññāsampanno, ime panaññe na paññāsampannā"ti, so tāya paññāsampadāya param atimaññati. Idhekacco sīlasampanno hoti pātimokkhasamvarasamvuto viharati ācāragocarasampanno anumattesu vajjesu bhayadassāvī, samādāya sikkhati sikkhāpadesu, tassa evam hoti "ahamasmi sīlasampanno, ime panaññe bhikkhū dussīlā pāpadhammā"ti. So tāya sīlasampadāya param atimañnati. . Idhekacco vatasampanno hoti āraññiko vā pindapātiko vā pamsukūliko vā tecīvariko vā sapadānacāriko vā khalupacchābhattiko vā nesajjiko vā yathāsanthatiko vā, tassa evam hoti "ahamasmi vata sampanno, ime panaññe na vatasampannā"ti, so tāya vatasampadāya param atimañnati. Atha jīvitena pañnāya, sīlabbatena nāññamatimaññeti lūkhajīvitāya vā panītajīvitāya vā paññāsampadāya vā sīlasampadāya vā vatasampadāya vā param nātimañneyya nāvajāneyya, na tena manam janeyya, na tena thaddho assa patthaddho paggahitasiroti atha jīvitena paññāya, sīlabbatena nāññamatimaññe. Tenāha Bhagavā—

> Mosavajje na niyyetha, sampajāno saṭhāni na kayirā. Atha jīvitena paññāya, sīlabbatena nāññamatimaññeti.

167. Sutvā rusito¹ bahum vācam, Samanānam vā puthujanānam². Pharusena ne na paṭivajjā, Na hi santo patisenim karonti³.

Sutvā rusito bahum vācam, samaṇānam puthujanānanti rusitoti dūsito khumsito ghaṭṭito vambhito garahito upavadito. Samaṇānanti ye keci ito bahiddhā paribbajūpagatā paribbajasamāpannā. Puthujanānanti khattiyā ca brāhmaṇā ca vessā ca suddā ca gahaṭṭhā ca pabbajitā ca devā ca manussā ca, te bahukāhi vācāhi aniṭṭhāhi akantāhi amanāpāhi akkoseyyum paribhāseyyum roseyyum viroseyyum himseyyum vihimseyyum heṭheyyum viheṭheyyum ghāteyyum upaghāteyyum upaghātam kareyyum, tesam bahum vācam aniṭṭham akantam amanāpam sutvā suṇitvā uggahitvā upadhārayitvā upalakkhayitvāti sutvā rusito bahum vācam, samaṇānam vā puthujanānam.

Pharusena ne na paṭivajjāti pharusenāti pharusena kakkhaļena na paṭivajjā nappaṭibhaṇeyya, akkosantaṁ na paccakkoseyya, rosantaṁ nappaṭiroseyya, bhaṇḍanaṁ nappaṭibhaṇḍeyya, na kalahaṁ kareya, na bhaṇḍanaṁ kareyya, na viggahaṁ kareyya, na vivādaṁ kareyya, na medhagaṁ kareyya, kalahabhaṇḍanaviggahavivādamedhagaṁ pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyya, kalahabhaṇḍanaviggahavivādamedhagā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti pharusena ne na paṭivajjā.

Na hi santo paţisenim karontīti santoti rāgassa santattā santo, dosassa. Mohassa. Kodhassa. Upanāhassa -pa- sabbākusalābhisankhārānam santattā samitattā vūpasamitattā vijjhātattā nibbutattā vigatattā paṭipassaddhattā santo upasanto vūpasanto nibbuto paṭipassaddhoti santo. Na hi santo paṭisenim karontīti santo paṭisenim paṭimallam paṭikaṇṭakam⁴ paṭipakkham na karonti na janenti na

<sup>1.</sup> Dūsito (Sī, Syā) Khu 1. 423 piţthepi.

<sup>3.</sup> Patiseni karoti (Syā)

<sup>2.</sup> Puthuvacanānam (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Patibandhanam (Sī)

sañjanenti nibbattenti nābhinibbattentīti na hi santo paṭiseniṁ karonti. Tenāha Bhagavā—

> Sutvā rusito bahum vācam, Samaṇānam vā puthujanānam. Pharusena ne na paṭivajjā, Na hi santo paṭisenim karontīti.

168. \* Etañca dhammamaññāya, Vicinam bhikkhu sadā sato sikkhe. Santīti nibbutim ña tvā, Sāsane Gotamassa nappamajieyya.

Etañca dhammamaññāyāti etanti ācikkhitam desitam paññapitam paṭṭhapitam vivaṭam vibhattam uttānīkatam pakāsitam dhammam aññāya jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvāti evampi etañca dhammamaññāya. . Atha vā samañca visamañca, pathañca vipathañca, sāvajjañca anavajjañca, hīnañca paṇītañca, kaṇhañca sukkañca, viññūgarahitañca viññūpasatthañca dhammam aññāya jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvāti evampi etañca dhammamaññāya. . Atha vā sammāpaṭipadam anulomapaṭipadam apaccanīkapaṭipadam aviruddhapaṭipadam anvatthapaṭipadam dhammānudhammapaṭipadam sīlesu paripūrakāritam indriyesu guttadvāratam bhojane mattaññutam jāgariyānuyogam satisampajaññam, cattāro satipaṭṭhāne cattāro sammappadhāne cattāro iddhipāde pañcindriyāni pañca balāni satta bojjhaṅge ariyam aṭṭhaṅgikam maggam, nibbānañca nibbānagāminiñca paṭipadam dhammam aññāya jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvāti evampi tañca dhammamaññāya.

Vicinam bhikkhu sadā sato sikkheti vicinanti vicinanto pavicinanto tulayanto tīrayanto vibhāvayanto vibhūtam karonto "sabbe sankhārā aniccā"ti -pa- "yam kiñci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhamman"ti vicinanto pavicinanto tulayanto tīrayanto vibhāvayanto vibhūtam karontoti vicinam bhikkhu. Sadāti sadā sabbadā sabbakālam -papacchime vayokhandhe. Satoti catūhi kāraņehi sato, kāye kāyānupassanāsatipaṭṭhānam bhāvento sato -pa- so vuccati sato.

<sup>\*</sup> Khu 1. 423 pitthepi.

Sikkheti tisso sikkhāyo adhisīlasikkhā adhicittasikkhā adhipaññāsikkhā -paayam adhipaññāsikkhā. Imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkheyya -pasikkheyya ācareyya samācareyya samādāya vatteyyāti vicinam bhikkhu sadā sato sikkhe.

Santīti nibbutim ñatvāti rāgassa nibbutim santīti ñatvā, dosassa. Mohassa -pa- sabbākusalābhisankhārānam nibbutim santīti ñatvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvāti santīti nibbutim ñatvā.

Sāsane Gotamassa nappamajjeyyāti Gotamassa sāsane Buddhasāsane Jinasāsane Tathāgatasāsane devasāsane Arahantasāsane. Nappamajjeyyāti sakkaccakārī assa sātaccakārī aṭṭhitakārī anolīnavuttiko anikkhittacchando anikkhittadhuro kusalesu dhammesu, kadāham aparipūram vā sīlakkhandham paripūreyyam -pa- aparipūram vā samādhikkhandham. Paññākkhandham. Vimuttikkhandham. Vimuttiñāṇadassanakkhandham. Kadāham apariññātam vā dukkham parijāneyyam. Appahīne vā kilese pajaheyyam, abhāvitam vā maggam bhāveyyam, asacchikatam vā nirodham sacchikareyyanti yo tattha chando ca vāyāmo ca ussāho ca ussoļhī ca thāmo ca appaṭivānī ca sati ca sampajaññañca ātappam padhānam adhiṭṭhānam anuyogo appamādo kusalesu dhammesūti sāsane Gotamassa nappamajjeyya. Tenāha Bhagavā—

Etañca dhammamaññāya, Vicinam bhikkhu sadā sato sikkhe. Santīti nibbutim ñatvā, Sāsane Gotamassa nappamajjeyyāti.

169. \* Abhibhū hi so anabhibhūto,Sakkhidhamma'manītiha'maddasi.Tasmā hi tassa Bhagavato sāsane,Appamatto sadā namassa'manusikkhe. (Iti Bhagavā,)

Abhibhū hi so anabhibhūtoti abhibhūti rūpābhibhū<sup>1</sup> saddābhibhū gandhābhibhū rasābhibhū phoṭṭhabbābhibhū dhammābhibhū anabhibhūto kehici kilesehi, abhibhosi ne pāpake<sup>2</sup> akusale dhamme samkilesike ponobhavike sadare dukkhavipāke āyatim jātijarāmaraṇiyeti abhibhū hi so anabhibhūto.

Sakkhidhamma'manītiha'maddasīti sakkhidhammanti na itihitiham na itikiriyāya na paramparāya na piṭakasampadāya na takkahetu na nayahetu na ākāraparivitakkena na diṭṭhinijjhānakkhantiyā sāmam sayamabhiññātam attapaccakkhadhammam addasi addakkhi apassi paṭivijjhīti sakkhidhammamanītihamaddasi.

Tasmā hi tassa Bhagavato sāsaneti tasmāti tasmā tamkāraņā tamhetu tappaccayā tamnidānā. Tassa Bhagavato sāsaneti tassa Bhagavato sāsane Gotamasāsane Buddhasāsane Jinasāsane Tathāgatasāsane devasāsane Arahantasāsaneti tasmā tassa Bhagavato sāsane.

Appamatto sadā namassa'manusikkhe. (Iti Bhagavā,)ti appamattoti sakkaccakārī -pa- appamādo kusalesu dhammesu. Sadāti sadā sabbakālam -pa- pacchime vayokhandhe. Namassanti kāyena vā namassamāno vācāya vā namassamāno cittena vā namassamāno anvatthapaṭipattiyā vā namassamāno dhammānudhammapaṭipattiyā vā namassamāno sakkurumāno garukurumāno³ mānayamāno pūjayamāno apacayamāno. Anusikkheti tisso sikkhāyo adhisīlasikkhā adhicittasikkhā adhipaññāsikkhā -pa- ayam adhipaññāsikkhā. Imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkheyya -pa-sacchikātabbam sacchikaronto sikkheyya careyya ācareyya samācareyya samādāya vatteyya. Bhagavāti gāravādhivacanam -pa- sacchikā paññatti, yadidam Bhagavāti appamatto sadā namassa'manusikkhe. (Iti Bhagavā,) Tenāha Bhagavā—

<sup>1.</sup> Abhibhūtarūpā (Syā) evamaññesu pañcapadesupi.

<sup>2.</sup> Abhibhū hi ne hīne pāpake (Sī, Ka), abhibhū hi pāpake (Syā)

<sup>3.</sup> Sakkāramāno garukāramāno (Syā)

Abhibhū hi so anabhibhūto, Sakkhidhamma'manītiha'maddasi. Tasmā hi tassa Bhagavato sāsane, Appamatto sadā namassa'manusikkhe. (Iti Bhagavāti,)

Tuvaṭakasuttaniddeso¹ cuddasamo.

## 15. Attadandasuttaniddesa

Atha Attadandasuttaniddesam vakkhati—

170. \* Attadaṇḍā bhayaṁ jātaṁ, janaṁ passatha medhagaṁ. Saṁvegaṁ kittayissāmi, yathā saṁvijitaṁ mayā.

Attadaṇḍā bhayaṁ jātanti daṇḍāti tayo daṇḍā kāyadaṇḍo vacīdaṇḍo manodaṇḍo. Tividhaṁ kāyaduccaritaṁ kāyadaṇḍo, catubbidhaṁ vacīduccaritaṁ vacīdaṇḍo, tividhaṁ manoduccaritaṁ manodaṇḍo. Bhayanti dve bhayāni diṭṭhadhammikañca bhayaṁ samparāyikañca bhayaṁ. Katamaṁ diṭṭhadhammikaṁ bhayaṁ, idhekacco kāyena duccaritaṁ carati, vācāya duccaritaṁ carati, manasā duccaritaṁ carati, pāṇampi hanati, adinnampi ādiyati, sandhimpi chindati, nillopampi harati, ekāgārikampi karoti, paripanthepi tiṭṭhati, paradārampi gacchati, musāpi bhaṇati, tamenaṁ gahetvā rañño dassenti "ayaṁ deva coro āgucārī, imassa yaṁ icchasi taṁ daṇḍaṁ paṇehī"ti. Tamenaṁ rājā paribhāsati, so paribhāsapaccayā bhayampi uppādeti, dukkhaṁ domanassaṁ² paṭisaṁvedeti. Etaṁ bhayaṁ dukkhaṁ domanassaṁ kuto tassa, attadaṇḍato jātaṁ sañjātaṁ nibbattaṁ abhinibbattaṁ pātubhūtaṁ.

Ettakenapi rājā na tussati, tamenam rājā bandhāpeti andubandhanena vā rajjubandhanena vā samkhalikabandhanena vā vettabandhanena vā latābandhanena vā pakkhepabandhanena vā parikkhepabandhanena vā gāmabandhanena vā nigamabandhanena vā nagarabandhanena vā raṭṭhabandhanena vā janapadabandhanena vā antamaso savacanīyampi karoti "na te labbhā ito pakkamitun"ti. So bandhanapaccayāpi dukkham

<sup>1.</sup> Tuvaṭṭasuttaniddeso (Ka) Suttanipātepi.

<sup>3.</sup> Pekkhabandhanena vā (Syā) Khu 8. 235 pitthepi.

<sup>2.</sup> Dukkhadomanassam (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 1. 424 pitthepi.

domanassam paṭisamvedeti. Etam bhayam dukkham domanassam kuto tassa, attadandato jātam sañjātam nibbattam abhinibbattam pātubhūtam.

Ettakenapi rājā na tussati, rājā tassa dhanam āharāpeti satam vā sahassam vā satasahassam vā. So dhanajānipaccayāpi dukkham domanassam paṭisam vedeti. Etam bhayam dukkham domanassam kuto tassa, attadam dato jātam sanjātam nibbattam abhinibbattam pātubhūtam.

Ettakenapi rājā na tussati. Tamenam rājā vividhā kammakāraṇā kārāpeti, \* kasāhipi tāļeti, vettehipi tāļeti, aḍḍhadaṇḍakehipi tāļeti, hatthampi chindati, pādampi chindati, hatthapādampi chindati, kaṇṇampi chindati, nāsampi chindati, kaṇṇanāsampi chindati, bilaṅgathālikampi karoti, saṅkhamuṇḍikampi karoti, rāhumukhampi karoti, jotimālikampi karoti, hatthapajjotikampi karoti, erakavattikampi karoti, cīrakavāsikampi karoti, eṇeyyakampi karoti, balisamamsikampi karoti, kahāpaṇikampi karoti, khārāpatacchikampi karoti, palighaparivattakampi karoti, palālapīṭhakampi karoti, tattenapi telena osiñcati, sunakhehipi khādāpehi, jīvantampi sūle uttāseti, asināpi sīsam chindati, so kammakāraṇapaccayāpi dukkham domanassam paṭisamvedeti. Etam bhayam dukkham domanassam kuto tassa, attadaṇḍato jātam sañjātam nibbattam abhinibbattam pātubhūtam. Rājā imesam catunnam daṇḍānam issaro.

So sakena kammena kāyassa bhedā paraṁ maraṇā apāyaṁ duggatiṁ vinipātaṁ nirayaṁ upapajjati, tamenaṁ nirayapālā pañcavidhabandhanaṁ nāma kammakāraṇaṁ kārenti, tattaṁ ayokhilaṁ hatthe gamenti, tattaṁ ayokhilaṁ dutiye hatthe gamenti, tattaṁ ayokhilaṁ pāde gamenti, tattaṁ ayokhilaṁ dutiye pāde gamenti, tattaṁ ayokhilaṁ majjhe urasmiṁ gamenti. So tattha dukkhā tibbā¹ kaṭukā vedanā vedeti, na ca tāva kālaṁkaroti, yāva na taṁ pāpakammaṁ byantīhoti. Etaṁ bhayaṁ dukkhaṁ domanassaṁ kuto tassa, attadandato jātaṁ sañjātaṁ nibbattaṁ abhinibbattaṁ pātubhūtaṁ.

<sup>\*</sup> Ma 1. 122; Ma 3. 202; Am 1. 50; Khu 8. 236 piṭṭhādīsupi.

Tamenam nirayapālā samvesetvā<sup>1</sup> kuṭhārīhi<sup>2</sup> tacchenti. So tattha dukkhā tibbā kaṭukā vedanā vedeti, na ca tāva kālam karoti yāva na tam pāpakammam byantīhoti. Tamenam nirayapālā uddhampādam<sup>3</sup> adhosiram gahetvā vāsīhi tacchenti, tamenam nirayapālā rathe yojetvā ādittāya pathaviyā sampajjalitāya sajotibhūtāya sārentipi paccāsārentipi<sup>4</sup> -pa-. Tamenam nirayapālā mahantam aṅgārapabbatam ādittam sampajjalitam sajotibhūtam āropentipi oropentipi -pa-. Tamenam nirayapālā uddhampādam adhosiram gahetvā tattāya lohakumbhiyā pakkhipanti ādittāya sampajjalitāya sajotibhūtāya, so tattha pheṇuddehakam paccati, so tattha pheṇuddehakam paccamāno sakimpi uddham gacchati, sakimpi adho gacchati, sakimpi tiriyam gacchati. So tattha dukkhā tibbā kaṭukā vedanā vedeti, na ca tāva kālam karoti, yāva na tam pāpakammam byantīhoti. Etam bhayam dukkham domanassam kuto tassa, attadaṇḍato jātam sañjātam nibbattam abhinibbattam pātubhūtam. Tamenam nirayapālā mahāniraye pakkhipanti. So kho pana mahānirayo—

\* Catukkaṇṇo catudvāro, vibhatto bhāgaso mito. Ayopākārapariyanto<sup>5</sup>, ayasā patikujito.

Tassa ayomayā bhūmi, jalitā tejasā yutā. Samantā yojanasatam, pharitvā tiṭṭhati sabbadā.

Kadariyātapanā ghorā, accimanto durāsadā. Lomahamsanarūpā ca, bhesmā paṭibhayā dukhā.

Puratthimāya bhittiyā, accikkhandho samutthito. Dahanto pāpakammante, pacchimāya paṭihaññati.

Pacchimāya ca bhittiyā, accikkhandho samuṭṭhito. Dahanto pāpakammante, puratthimāya paṭihaññati.

Uttarāya ca bhittiyā, accikkhandho samuṭṭhito. Dahanto pāpakammante, dakkhiṇāya paṭihaññati.

<sup>1.</sup> Samvesitvā (Syā) Ma 3. 221; Khu 8. 237 pitthesupi.

<sup>2.</sup> Kudhārīhi (Syā, Ka)

<sup>4.</sup> Hārentipi paccāhārentipi (Sī, Ka)

<sup>\*</sup> Am 1. 140; Khu 2. 134, 152 piṭṭhādīsupi.

<sup>3.</sup> Uddhapādam (Sī)

<sup>5. ...</sup>pariyatto (Syā, Ka)

Dakkhiṇāya ca bhittiyā, accikkhandho samuṭṭhito. Dahanto pāpakammante, uttarāya paṭihaññati.

Heṭṭhato ca samuṭṭhāya, accikkhandho bhayānako. Dahanto pāpakammante, chadanasmim paṭihaññati.

Chadanamhā samuṭṭhāya, accikkhandho bhayānako. Dahanto pāpakammante, bhūmiyam paṭihaññati.

Ayokapālamādittam, santattam jalitam yathā. Evam avīcinirayo, hetthā upari passato.

Tattha sattā mahāluddā, mahākibbisakārino. Accantapāpakammantā, paccanti na ca miyyare<sup>1</sup>.

Jātavedasamo kāyo, tesam nirayavāsinam. Passa kammānam dalhattam, na bhasmā hoti napī masi.

Puratthimenapi dhāvanti, tato dhāvanti pacchimam. Uttarenapi dhāvanti, tato dhāvanti dakkhiṇam.

Yam yam disam padhāvanti<sup>2</sup>, tam tam dvāram pidhīyati<sup>3</sup>. Abhinikkhamitāsā te, sattā mokkhagavesino.

Na te tato nikkhamitum, labhanti kammapaccayā. Tesañca pāpakammantam, avipakkam katam bahunti.

Etam bhayam dukkham domanassam kuto tassa, attadandato jātam sañjātam nibbattam abhinibbattam pātubhūtam. Yāni ca nerayikāni dukkhāni, yāni ca tiracchānayonikāni dukkhāni, yāni ca pettivisayikāni dukkhāni, yāni ca mānusikāni dukkhāni, tāni kuto jātāni kuto sañjātāni kuto nibbattāni kuto abhinibbattāni kuto pātubhūtāni, attadandato jātāni sañjātāni nibbattāni abhinibbattāni pātubhūtānīti attadandā bhayam jātam.

Janam passatha medhaganti jananti khattiyā ca brāhmaṇā ca vessā ca suddā ca gahaṭṭhā ca pabbajitā ca devā ca manussā ca medhagam janam kalaham janam viruddham janam paṭiviruddham janam āhatam janam paccāhatam janam āghātitam janam

paccāghātitam janam passatha dakkhatha oloketha nijjhāyetha upaparikkhathāti janam passatha medhagam.

Samvegam kittayissāmīti samvegam ubbegam utrāsam bhayam pīļanam ghaṭṭanam upaddavam upasaggam. Kittayissāmīti pakittayissāmi ācikkhissāmi desessāmi paññapessāmi paṭhapessāmi vivarissāmi vibhajissāmi uttānīkarissāmi pakāsissāmīti samvegam kittayissāmi.

Yathā samvijitam mayāti yathā mayā attanāyeva attānam samvejito ubbejito samvegamāpāditoti yathā samvijitam mayā. Tenāha Bhagavā—

Attadaṇḍā bhayaṁ jātaṁ, janaṁ passatha medhagaṁ. Saṁvegaṁ kittayissāmi, yathā saṁvijitaṁ mayāti.

## 171. \* Phandamānam pajam disvā, macche appodake yathā. Aññamaññehi byāruddhe, disvā mam bhayamāvisi.

Phandamānam pajam disvāti pajāti sattādhivacanam. Pajam tanhāphandanāya phandamānam ditthiphandanāya phandamānam kilesaphandanāya phandamānam duccaritaphandāya phandamānam payogaphandanāya phandamānam vipākaphandanāya phandamānam rattam rāgena phandamānam duttham dosena phandamānam mūlham mohena phandamānam vinibaddham mānena phandamānam parāmattham ditthiyā phandamānam vikkhepagatam uddhaccena phandamānam anitthangatam vicikicchāya phandamānam thāmagatam anusayehi phandamānam lābhena phandamānam alābhena phandamānam yasena phandamānam ayasena phandamānam pasamsāya phandamānam nindāya phandamānam sukhena phandamānam dukkhena phandamānam jātiyā phandamānam jarāya phandamānam byādhinā phandamānam maranena phandamānam sokaparidevadukkhadomanassupāyāsehi phandamānam nerayikena dukkhena phandamānam tiracchānayonikena dukkhena phandamānam pettivisayikena dukkhena phandamānam mānusikena dukkhena phandamānam gabbhokkantimūlakena dukkhena. Gabbhatthitimūlakena<sup>1</sup> dukkhena. Gabbhavutthānamūlakena dukkhena. Jātassūpanibandhakena dukkhena. Jātassa parādheyyakena dukkhena. Attūpakkamena dukkhena. Parūpakkamena dukkhena. Dukkhadukkhena. Sankhāradukkhena. Viparināmadukkhane. Cakkhurogena dukkhena. Sotarogena. Ghānarogena. Jivhārogena. Kāyarogena.

Sīsarogena. Kannarogena. Mukharogena. Dantarogena. Kāsena. Sāsena. Pināsena. Dāhena. Jarena. Kucchirogena. Mucchāya. Pakkhandikāya. sūlāya. Visūcikāya. Kutthena. Gandena. Kilāsena. Sosena. Apamārena. Dadduyā. Kanduyā. Kacchuyā. Rakhasāya. Vitacchikāya. Lohitena. Pittena. Madhumehena. Amsāya. Pīlakāya. Bhagandalāya. Pittasamutthānena ābādhena. Semhasamutthānena ābādhena. Vātasamutthānena ābādhena. Sannipātikena ābādhena. Utupariņāmajena ābādhena. Visamaparihārajena ābādhena. Opakkamikena ābādhena. Kammavipākajena ābādhena. Sītena. Unhena. Jighacchāya. Pipāsāya. Uccārena. Passāvena. Damsamakasavātātapasarīsapasamphassena dukkhane. Mātumaranena dukkhena. Pitumaranena dukkhena. Bhātumaranena dukkhena. Bhaginimaranena dukkhena. Puttamaranena dukkhena. Dhītumaranena dukkhena. Ñābhimaraṇena dukkhena. Bhogabyasanena dukkhena. Rogabyasanena dukkhane. Sīlabyasanena dukkhena. Ditthibyasanena dukkhena phandamānam samphandamānam vipphandamānam vedhamānam pavedhamānam sampavedhamānam. **Disvā**ti disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvāti phandamānam pajam disvā.

Macche appodake yathāti yathā macchā appodake udakapariyādāne kākehi vā kulalehi vā balākāhi vā paripātiyamānā ukkhipiyamānā khajjamānā phandanti samphandanti vipphandanti vedhanti pavedhanti sampavedhanti, evamevam pajā taṇhāphandanāya phandanti -padiṭṭhibyasanena dukkhena phandanti samphandanti vipphandanti vedhanti pavedhanti sampavedhantīti macche appodake yathā.

Aññamaññehi byāruddheti aññamaññaṁ sattā viruddhā paṭiviruddhā āhatā paccāhatā āghātitā paccāghātitā. Rājānopi rājūhi vivadanti, khattiyāpi khattiyehi vivadanti, brāhmaṇāpi brāhmaṇehi vivadanti, gahapatīpi gahapatīhi vivadanti, mātāpi puttena vivadati, puttopi mātarā vivadati, pitāpi puttena vivadati, puttopi pitarā vivadati, bhātāpi bhātarā vivadati, bhaginīpi bhaginiyā vivadati, bhātāpi bhaginiyā vivadati, bhaginipi bhātarā vivadati, sahāyopi sahāyena vivadati. Te tattha kalahaviggahavivādāpannā aññamaññaṁ pāṇīhipi upakkamanti leḍḍūhipi upakkamanti, daṇḍehipi upakkamanti, satthehipi upakkamanti, te tattha maraṇampi nigacchanti maraṇamattampi dukkhanti aññamaññehi byāruddhe.

**Disvā mam bhayamāvisī**ti **disvā**ti disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā bhayam pīļanam ghaṭṭanam upaddavo upasaggo āvisīti<sup>1</sup> disvā mam bhayamāvisi. Tenāha Bhagavā—

Phandamānam pajam disvā, macche appodake yathā. Aññamaññehi byāruddhe, disvā mam bhayamāvisīti.

## 172. \* Samantamasāro loko, disvā sabbā sameritā. Iccham bhavanamattano, nāddasāsim anositam.

Samantamasāro lokoti lokoti nirayaloko tiracchānayoniloko pettivisayaloko manussaloko devaloko, khandhaloko dhātuloko āyatanaloko, ayam loko paro loko brahmaloko devaloko ayam vuccati loko. Nirayaloko asāro nissāro sārāpagato niccasārasārena vā sukhasārasārena vā attasārasārena vā niccena vā dhuvena vā sassatena vā avipariṇāmadhammena vā. Tiracchānayoniloko. Pettivisayaloko. Manussaloko. Devaloko. Khandhaloko. Dhātuloko. Āyatanaloko. Ayam loko. Paro loko. Brahmaloko. Devaloko asāro nissāro sārāpagato niccasārasārena vā sukhasārasārena vā attasārasārena vā niccena vā dhuvena vā sassatena vā avipariṇāmadhammena vā.

Yathā pana naļo asāro nissāro sārāpagato. Yathā eraņdo asāro nissāro sārāpagato. Yathā udumbaro asāro nissāro sārāpagato. Yathā setakacho asāro nissāro sārāpagato. Yathā pāribhaddako asāro nissāro sārāpagato. Yathā pheṇapiṇdo asāro nissāro sārāpagato. Yathā udakapubbuļaṁ² asāraṁ nissāraṁ sārāpagataṁ. Yathā marīci asārā nissārā sārāpagatā. Yathā kadalikkhandho asāro nissāro sārāpagato. Yathā māyā asārā nissārā sārāpagatā, evamevaṁ nirayaloko asāro nissāro sārāpagato

<sup>1.</sup> Āvīsīti (Sī), āvisatīti (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 1. 424 pitthepi.

<sup>2.</sup> Bubbulakam (Sī), pubbuļakam (Syā)

niccasārasārena vā sukhasārasārena vā attasārasārena vā niccena vā dhuvena vā sassatena vā aviparināmadhammena vā.

Tiracchānayoniloko. Pettivisayaloko. Manussaloko. Devaloko asāro nissāro sārāpagato niccasārasārena vā sukhasārasārena vā attasārasārena vā niccena vā dhuvena vā sassatena vā avipariņāmadhammena vā. Khandhaloko. Dhātuloko. Āyatanaloko. Ayam loko. Paroloko. Brahmaloko. Devaloko asāro nissāro sārāpagato niccasārasārena vā sukhasārasārena vā attasārasārena vā niccena vā dhuvena vā sassatena vā aviparināmadhammena vāti samantamasāro loko.

Disā sabbā sameritāti ye puratthimāya disāya saṅkhārā, tepi eritā sameritā calitā ghaṭṭitā aniccatāya jātiyā anugatā jarāya anusaṭā byādhinā abhibhūtā maraṇena abbhāhatā dukkhe patiṭṭhitā atāṇā aleṇā asaraṇā asaraṇībhūtā. Ye pacchimāya disāya saṅkhārā. Ye uttarāya disāya saṅkhārā. Ye dakkhiṇāya disāya saṅkhārā. Ye puratthimāya anudisāya saṅkhārā. Ye pacchimāya anudisāya saṅkhārā. Ye uttarāya anudisāya saṅkhārā. Ye dakkhiṇāya anudisāya saṅkhārā. Ye uparimāya disāya saṅkhārā. Ye heṭṭhimāya disāya saṅkhārā. Ye uparimāya disāya saṅkhārā. Ye dasasu disāsu saṅkhārā, tepi eritā sameritā calitā ghaṭṭitā aniccatāya jātiyā anugatā jarāya anusaṭā byādhinā abhibhūtā maraṇena abbhāhatā dukkhe patiṭṭhitā atāṇā aleṇā asaraṇa asaraṇībhūtā.

- Bhāsitampi cetam—
  - \* Kiñcāpi te taṁ jalatī vimānaṁ,
    Obhāsayaṁ uttariyaṁ disāya.
    Rūpe raṇaṁ disvā sadā pavedhitaṁ,
    Tasmā na rūpe ramatī sumedho.
  - + Maccunābbhāhato loko, jarāya parivārito.
     Taṇhāsallena otiṇṇo, icchādhūmāyito¹ sadā.

\* Sabbo ādīpito loko, sabbo loko padhūpito. Sabbo pajjalito loko, sabbo loko pakampitoti disā sabbā sameritā.

Iccham bhavanamattanoti attano bhavanam tāṇam leṇam saraṇam gatim parāyaṇam icchanto sādiyanto patthayanto pihayanto abhijappantoti iccham bhavanamattano. Nāddasāsim anositanti ajjhositamyeva addasam, anajjhositam nāddasam. Sabbam yobbaññam jarāya ositam, sabbam ārogyam byādhinā ositam, sabbam jīvitam maraṇena ositam, sabbam lābham alābhena ositam, sabbam yasam ayasena ositam, sabbam pasamsam nindāya ositam, sabbam sukham dukkhena ositam.

+ Lābho alābho yaso ayaso ca,
 Nindā pasamsā ca sukham dukhañca.
 Ete aniccā manujesu dhammā,
 Asassatā vipariņāmadhammāti.

Nāddasāsim anositam. Tenāha Bhagavā—

Samantamasāro loko, disā sabbā sameritā. Iccham bhavanamattano, nāddasāsim anositanti.

#### 173. Osāne tveva byāruddhe, disvā me aratī ahu. Athettha sallamaddakkhim, duddasam hadayassitam.

Osāne tveva byāruddheti osāne tvevāti sabbam yobbaññam jarā osāpeti, sabbam ārogyam byādhi osāpeti, sabbam jīvitam maraṇam osāpeti, sabbam lābham alābho osāpeti, sabbam yasam ayaso osāpeti, sabbam pasamsam nindā osāpeti, sabbam sukham dukkham osāpetīti osāne tveva. .

Byāruddheti yobbaññakāmā sattā jarāya paṭiviruddhā, ārogyakāmā sattā byādhinā paṭiviruddhā, jīvitukāmā sattā maraṇena paṭiviruddhā, lābhakāmā sattā alābhena paṭiviruddhā, yasakāmā sattā ayasena paṭiviruddhā, pasamsakāmā sattā nindāya paṭiviruddhā, sukhakāmā sattā dukkhena

pativiruddhā āhatā paccāhatā āghātitā paccāghātitāti osāne tveva byāruddhe.

<sup>\*</sup> Sam 1. 135 pitthe.

<sup>+</sup> Khu 5. 107 piţţhe Jātake.

**Disvā** me aratī ahūti disvāti disvā passitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvāti disvā. **Me aratī**ti yā arati yā anabhirati yā anabhiramanā yā ukkanthitā yā paritasitā. **Ahū**ti disvā me aratī ahu.

Athettha sallamaddakkhinti athāti padasandhi -pa- padānupubbatāpetam athāti. Etthāti sattesu. Sallanti sattasallāni rāgasallam dosasallam mohasallam mānasallam diṭṭhisallam sokasallam kathamkathāsallam. Addakkhinti addasam adakkhim apassim paṭivijjhinti athettha sallamaddakkhim.

Duddasam hadayassitanti duddasamti duddasam duddakham duppassam dubbujjham duranubujjham duppativijjhanti duddasam. Hadayassitanti hadayam vuccati cittam. Yam cittam mano mānasam hadayam paṇḍaram mano manāyatanam manindriyam viññāṇam viññāṇakhandho tajjā manoviññāṇadhātu. Hadayassitanti hadayanissitam cittasitam cittanissitam cittena sahagatam sahajātam samsaṭṭham sampayuttam ekuppādam ekanirodham ekavatthukam ekārammaṇanti duddasam hadayassitam. Tenāha Bhagavā—

Osāne tveva byāruddhe, disvā me aratī ahu. Athettha sallamaddakkhim, duddasam hadayassitanti.

174. Yenasallena otiņņo, disā sabbā vidhāvati.

Tameva sallamabbuyha, na dhāvati na sīdati.

Yena sallena otiṇṇo, disā sabbā vidhāvatīti sallanti satta sallāni rāgasallam dosasallam mohasallam mānasallam diṭṭhisallam sokasallam kathamkathāsallam. . Katamam rāgasallam, yo rāgo sārāgo anunayo anurodho nandirāgo cittassa sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam, idam rāgasallam.

Katamam dosasallam. "Anattham me acarī"ti āghāto jāyati, "anattham me caratī"ti āghāto jāyati, "anattham me carissatī"ti āghāto jāyati -pa-caṇḍikkam asuropo anattamanatā cittassa, idam dosasallam.

Katamam mohasallam, dukkhe aññāṇam -pa- dukkhanirodhagāminiyā paṭipadāya aññāṇam, pubbante aññāṇam, aparante aññāṇam, pubbantāparante

aññāṇaṁ, idappaccayatāpaṭiccasamuppannesu dhammesu aññāṇaṁ. Yaṁ evarūpaṁ adassanaṁ anabhisamayo ananubodho asambodho appaṭivedho asaṅgāhaṇā apariyogāhaṇā¹ asamapekkhanā apaccavekkhanā apaccakkhakammaṁ dummejjhaṁ bālyaṁ moho pamoho sammoho avijjā avijjogho avijjāyogo avijjānusayo avijjāpariyuṭṭhānaṁ avijjālaṅgī moho akusalamūlaṁ, idaṁ mohasallaṁ.

Katamam mānasallam, "seyyohamasmī"ti māno, "sadisohamasmī"ti māno, "hīnohamasmī"ti māno, yo evarūpo māno maññanā maññitattam unnati unnamo dhajo sampaggāho ketukamyatā cittassa, idam mānasallam.

Katamam diṭṭhisallam, vīsativatthukā sakkāyadiṭṭhi, dasavatthukā micchādiṭṭhi, dasavatthukā antaggāhikā diṭṭhi. Yā evarūpā diṭṭhi diṭṭhigatam diṭṭhigahanam diṭṭhikantāro diṭṭhivisūkāyikam diṭṭhivipphanditam diṭṭhisaññojanam gāho paṭiggāho abhiniveso parāmāso kummaggo² micchāpatho micchattam titthāyatanam vipariyesaggāho viparītaggāho vipallāsaggāho micchāgāho ayāthāvakasmim "yāthāvakan"ti gāho yāvatā dvāsatthi diṭthigatāni, idam diṭthisallam.

Katamam sokasallam, ñātibyasanena vā phuṭṭhassa rogabyasanena vā phuṭṭhassa bhogabyasanena vā phuṭṭhassa sīlabyasanena vā phuṭṭhassa diṭṭhibyasanena vā phuṭṭhassa aññataraññatarena byasanena samannāgatassa aññataraññatarena dukkhadhammena phuṭṭhassa soko socanā socitattam antosoko antoparisoko antoḍāho antopariḍāho cetaso parijjhāyanā domanassam, idam sokasallam.

Katamam kathamkathāsallam, dukkhe kankhā, dukkhasamudaye kankhā, dukkhanirodhe kankhā, dukkhanirodhagāminiyā paṭipadāya kankhā, pubbante kankhā, aparante kankhā, pubbantāparante kankhā, idappaccayatāpaṭiccasamuppannesu dhammesu kankhā. Yā evarūpā kankhā kankhāyanā kankhāyitattam vimati vicikicchā dveļhakam dvedhāpatho samsayo anekamsaggāho āsappanā parisappanā apariyogāhanā chambhitattam cittassa manovilekho, idam kathamkathāsallam.

<sup>1.</sup> Asaṅgāhatā apariyogāhatā (Syā), asaṅgāhanā apariyogāhanā (Ka)

<sup>2.</sup> Kumaggo (Ka) 87 pitthepi.

Yena sallena otinno, disā sabbā vidhāvatīti rāgasallena otinno viddho phuttho pareto samohito samannagato kavena duccaritam carati, vacava duccaritam carati, manasā duccaritam carati, pānampi hanati, adinnampi ādiyati, sandhimpi chindati, nillopampi harati, ekāgārikampi karoti, paripanthepi titthati, paradārampi gacchati, musāpi bhanati, evampi rāgasallena otinno viddho phuttho pareto samohito samannāgato dhāvati vidhāvati sandhāvati samsarati. . Atha vā rāgasallena otinno viddho phuttho pareto samohito samannagato bhoge pariyesanto navaya mahasamuddam pakkhandati. Sītassa purakkhato unhassa purakkhato damsamakasa vātātapa sarīsapa samphassehi pīliyamāno<sup>1</sup> khuppipāsāya miyyamāno tigumbam gacchati, takkolam gacchati, takkasīlam gacchati, kālamukham gacchati, purapūram gacchati, vesungam gacchati, verāpatham gacchati, iavam gacchati, tāmalim gacchati, vankam gacchati, elabandhanam gacchati, suvannakūtam gacchati, suvannabhūmim gacchati, tambapannim gacchati, suppārakam<sup>2</sup> gacchati, bhārukaccham gacchati, surattham gacchati, bhangalokam<sup>3</sup> gacchati, bhanganam<sup>4</sup> gacchati, paramabhanganam gacchati, yonam gacchati, paramayonam gacchati, vinakam gacchati, mūlapadam gacchati, marukantāram gacchati, jannupatham gacchati, ajapatham gacchati, mendapatham gacchati, sankupatham gacchati, chattapatham gacchati, vamsapatham gacchati, sakunapatham gacchati, mūsikapatham gacchati, daripatham gacchati, vettācāram gacchati, pariyesanto na labhati, alābhamūlakampi dukkham domanassam patisamvedeti, pariyesanto labhati, laddhā ārakkhamūlakampi dukkham domanassam patisamvedeti "kinti me bhoge neva rājāno hareyyum, na corā hareyyum, na aggi daheyya, na udakam vaheyya, na appiyā dāyādā hareyyun"ti, tassa evam ārakkhato gopayato te bhogā vippalujjanti, so vippayogamūlakampi dukkham domanassam patisamvedeti. Evampi rāgasallena otinno viddho phuttho pareto samohito samannagato dhavati vidhavati sandhavati samsarati.

Dosasallena. Mānasallena otiņņo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato kāyena duccaritaṁ carati,

<sup>1.</sup> Rissamāno (Sī, Syā) 116 pitthe-pāthabhedo natthi.

<sup>2.</sup> Suppādakam (Ka), suppāram (Syā)

<sup>3.</sup> Angalokam (Sī), anganekam (Syā)

<sup>4.</sup> gaṅgaṇaṁ (Sī, Syā) heṭṭhā 120 piṭṭhepi.

vācāya duccaritam carati, manasā duccaritam carati, pāṇampi hanati, adinnampi ādiyati, sandhimpi chindati, nillopampi harati, ekāgārikampi karoti, paripanthepi tiṭṭhati, paradārampi gacchati, musāpi bhaṇati. Evam mānasallena otiṇṇo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato dhāvati vidhāvati sandhāvati samsarati.

Diţṭhisallena otiṇṇo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato acelako hoti muttācāro hatthāpalekhano¹, na ehibhadantiko, na tiṭṭhabhadantiko, nābhihaṭaṁ, na uddissakataṁ, na nimantanaṁ sādiyati, so na kumbhimukhā paṭiggaṇhāti, na kaḷopimukhā² paṭiggaṇhāti, na eḷakamantaraṁ, na daṇḍamantaraṁ, na musalamantaraṁ, na dvinnaṁ bhuñjamānānaṁ, na gabbhiniyā, na pāyamānāya, na purisantaragatāya, na saṁkittīsu, na yattha sā upaṭṭhito hoti, na yattha makkhikā saṇḍasaṇḍacārinī, na macchaṁ, na maṁsaṁ, na suraṁ, na merayaṁ, na thusodakaṁ pivati, so ekāgāriko vā hoti ekālopiko, dvāgāriko vā hoti dvālopiko -pa- sattāgāriko vā hoti sattālopiko, ekissāpi dattiyā yāpeti, dvīhipi dattīhi yāpeti -pa-sattahipi dattīhi yāpeti, ekāhikampi āhāraṁ āhāreti, dvīhikampi āhāraṁ āhāreti -pa- sattāhikampi āhāraṁ āhareti. Iti evarūpaṁ aḍḍhamāsikampi pariyāyabhattabhojanānuyogamanuyutto viharati. Evampi diṭṭhisallena otiṇṇo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato dhāvati vidhāvati saṁsarati.

Atha vā diṭṭhisallena otiṇṇo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato, so sākabhakkho vā hoti, sāmākabhakkho vā hoti, nīvārabhakkho vā hoti, daddulabhakkho vā hoti, haṭabhakkho vā hoti, kaṇabhakkho vā hoti, ācāmabhakkho vā hoti, piññākabhakkho vā hoti, tilabhakkho vā hoti, tiṇabhakkho vā hoti, gomayabhakkho vā hoti, vanamūlaphalāhāro yāpeti pavattaphalabhojano. So sāṇānipi dhāreti, masāṇānipi dhāreti, chavadussānipi dhāreti, paṁsukūlānipi dhāreti, tirīṭānipi dhāreti, ajinampi dhāreti, ajinakkhipampi dhāreti, kusacīrampi dhāreti,

<sup>1.</sup> Hatthāvalekhano (Syā) Dī 1. 157; Ma 1. 111; Ma 2. 5; Am 1. 300 piṭṭhesupi.

<sup>2.</sup> Khalopimukhā (Sī)

vākacīrampi dhāreti, phalakacīrampi dhāreti, kesakambalampi dhāreti, ulūkapakkhampi dhāreti, kesamassulocakopi hoti, kesamassulocanānuyogamanuyutto viharati, ubbhaṭṭhakopi hoti āsanapaṭikkhitto, ukkuṭikopi hoti ukkuṭikappadhānamanuyutto, kaṇṭakāpassayiko hoti, kaṇṭakāpassaye seyyaṁ kappeti, phalakaseyyampi kappeti, thaṇḍilaseyyampi kappeti, ekāpassayiko hoti rajojalladharo, abbhokāsikopi hoti yathāsanthatiko, vekaṭikopi hoti vikaṭabhojanānuyogamanuyutto, apānakopi hoti apānakattamanuyutto, sāyatatiyakampi udakorohanānuyogamanuyutto viharati. Iti evarūpaṁ anekavihitaṁ kāyassa ātāpanaparitāpanānuyogamanuyutto viharati. Evampi diṭṭhisallena otiṇṇo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato dhāvati vidhāvati sandhāvati saṁsarati.

Sokasallena otiņņo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato socati kilamati paridevati urattālim kandati sammoham āpajjati. Vuttam hetam Bhagavatā— \* bhūtapubbam brāhmaṇa imissāyeva Sāvatthiyā aññatarissā itthiyā mātā kālamakāsi, sā tassā kālakiriyāya ummattikā khittacittā rathiyāya rathiyam, siṅghāṭakena siṅghāṭakam upasaṅkamitvā evamāha "api me mātaram addassatha, api me mātaram addassathā"ti.

Bhūtapubbam brāhmaṇa imissāyeva Sāvatthiyā aññatarissā itthiyā pitā kālamakāsi. Bhātā kālamakāsi. Bhaginī kālamakāsi. Putto kālamakāsi. Dhītā kālamakāsi. Sāmiko kālamakāsi, sā tassa kālakiriyāya ummattikā khittacittā rathiyāya rathiyam, siṅghāṭakena siṅghāṭakam upasaṅkamitvā evamāha "api me sāmikam addassatha, api me sāmikam addassathā"ti.

Bhūtapubbam brāhmaṇa imissāyeva Sāvatthiyā aññatarassa purisassa mātā kālamakāsi, so tassā kālakiriyāya ummattako khittacitto rathiyāya rathiyam, siṅghāṭakena siṅghāṭakam upasaṅkamitvā evamāha "api me mātaram addassatha, api me mātaram addassathā"ti.

Bhūtapubbam brāhmaṇa imissāyeva Sāvatthiyā aññatarassa purisassa pitā kālamakāsi. Bhātā kālamakāsi. Bhaginī kālamakāsi. Putto kālamakāsi. Dhītā kālamakāsi. Pajāpati kālamakāsi, so tassā kālakiriyāya ummattako khittacitto rathiyāya rathiyam singhāthāṭakena singhāṭakam upasankamitvā evamāha "api me pajāpatim addassatha, api me pajāpatim addassathā"ti.

Bhūtapubbam brāhmaṇa imissāyeva Sāvatthiyā aññatarā itthī ñātikulam agamāsi "tassā te ñātakā sāmikam acchinditvā aññassa dātukāmā, sā ca tam na icchati. Atha kho sā itthī sāmikam etadavoca "ime mam ayyaputta ñātakā tava acchinditvā aññassa dātukāmā, ubho mayam marissāmā"ti. Atha kho so puriso tam itthim dvidhā chetvā attānam opātesi "ubho pecca bhavissāmā"ti. Evam sokasallena otiṇṇo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato dhāvati vidhāvati sandhāvati samsarati.

Kathamkathāsallena otiņņo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato samsayapakkhando hoti vimatipakkhando dveļhakajāto "ahosim nu kho aham atītamaddhānam, nanu kho ahosim atītamaddhānam, kim nu kho ahosim atītamaddhānam, katham nu kho ahosim atītamaddhānam, kim hutvā kim ahosim nu kho atītamaddhānam. Bhavissāmi nu kho aham anāgatamaddhānam, nanu kho bhavissāmi anāgatamaddhānam, kim nu kho bhavissāmi anāgatamaddhānam, katham nu kho bhavissāmi anāgatamaddhānam, kim hutvā kim bhavissāmi nu kho anāgatamaddhānam. Etarahi vā paccuppannam addhānam ajjhattam kathamkathī hoti, aham nu khosmi, no nu khosmi, kim nu khosmi, katham nu khosmi, ayam nu kho satto kuto āgato, so kuhim gāmī bhavissatī"ti. Evam kathamkathāsallena otiņņo viddho phuṭṭho pareto samohito samannāgato dhāvati vidhāvati sandhāvati samsarati.

Te salle abhisankharoti, te salle abhisankharonto sallābhisankhāravasena puratthimam disam dhāvati, pacchimam disam dhāvati, uttaram disam dhāvati, dakkhiṇam disam dhāvati. Te sallābhisankhārā appahīnā, sallābhisankhārānam appahīnattā gatiyā dhāvati, niraye dhāvati, tiracchānayoniyā dhāvati, pettivisaye dhāvati, manussaloke dhāvati, devaloke dhāvati,

gatiyā gatim, upapatityā upapattim, paṭisandhiyā paṭisandhim, bhavena bhavam, samsārena samsāram, vaṭṭena vaṭṭam dhāvati vidhāvati samsaratīti yena sallena otinno, disā sabbā vidhāvati.

Tameva sallamabbuyha, na dhāvati na sīdatīti tameva rāgasallam dosasallam mohasallam mānasallam diṭṭhisallam sokasallam kathamkathāsallam abbuyha abbuhitvā uddharitvā samuddharitvā uppāṭayitvā samuppāṭayitvā¹ pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvā neva puratthimam disam dhāvati, na pacchimam disam dhāvati, na uttaram disam dhāvati, na dakkhiṇam disam dhāvati, te sallābhisankhārā pahīnā, sallābhisankhārānam pahīnattā gatiyā na dhāvati, niraye na dhāvati, tiracchānayoniyā na dhāvati, pettivisaye na dhāvati, manussaloke na dhāvati, devaloke na dhāvati, na gatiyā gatim, na upapattiyā upapattim, na paṭisandhiyā paṭisandhim, na bhavena bhavam, na samsārena samsāram, na vaṭṭena vaṭṭam dhāvati vidhāvati sandhāvati samsaratīti tameva sallamabbuyha na dhāvati. . Na sīdatīti kāmoghe na sīdati, bhavoghe na sīdati, diṭṭhoghe na sīdati, avijjoghe na sīdati na samsīdati na osīdati na avasīdati na gacchati na avagacchatīti tameva sallamabbuyha, na dhāvati na sīdati. Tenāha Bhagavā—

Yena sallena otiņņo, disā sabbā vidhāvati. Tameva sallamabbuyha, na dhāvati na sīdatīti.

175. \* Tattha sikkhānugīyanti,
Yāni loke gadhitāni.
Na tesu pasuto siyā,
Nibbijjha sabbaso kāme.
Sikkhe nibbānamattano.

Tattha sikkhānugīyanti, yāni loke gadhitānīti sikkhāti hatthisikkhā assasikkhā rathasikkhā dhanusikkhā sālākiyam sallakattiyam kāyatikiccham bhūtiyam komārabhaccam². Anugīyantīti gīyanti niggīyanti kathīyanti bhaṇīyanti dīpīyanti voharīyanti. Atha vā gīyanti gaṇhīyanti

<sup>1.</sup> Uppādayitvā samuppādayitvā (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Komāratikiecham (Syā), komārasaccam (Ka)

<sup>\*</sup> Khu 1. 424 pitthepi.

uggaņhīyanti dhārīyanti upadhārīyanti upalakkhīyanti gadhitapaṭilābhāya. Gadhitā vuccanti pañca kāmaguṇā cakkhuviññeyyā rūpā iṭṭhā kantā manāpā piyarūpā kāmūpasañhitā rajanīyā. Sotaviññeyyā saddā -pa-. Ghānaviññeyyā gandhā. Jivhāviññeyyā rasā. Kāyaviññeyyā phoṭṭhabbā iṭṭhā kantā manāpā piyarūpā kāmūpasañhitā rajanīyā. Kiṁkāraṇā gadhitā vuccanti pañca kāmaguṇā, yebhuyyena devamanussā pañca kāmaguṇe icchanti sādiyanti patthayanti pihayanti abhijappanti, taṁkāraṇā gadhitā vuccanti pañca kāmaguṇā. Lokoti manussaloketi tattha sikkhānugīyanti, yāni loke gadhitāni.

Na tesu pasuto siyāti tāsu vā sikkhāsu, tesu vā pañcasu kāmaguņesu na pasuto siyā, na tanninno assa, na tappoņo, na tappabbhāro, na tadadhimutto, na tadadhipateyyoti na tesu pasuto siyā.

Nibbijjha sabbaso kāmeti nibbijjhāti paṭivijjhitvā. "Sabbe saṅkhārā aniccā"ti paṭivijjhitvā, "sabbe saṅkhārā dukkhā"ti paṭivijjhitvā -pa- "yaṁ kiñci samudayadhammaṁ, sabbaṁ taṁ nirodhadhamman"ti paṭivijjhitvā. . Sabbasoti sabbena sabbaṁ sabbathā sabbaṁ asesaṁ nissesaṁ pariyādiyanavacanametaṁ sabbasoti. Kāmāti uddānato dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca -pa- ime vuccanti vatthukāmā -pa- ime vuccanti kilesakāmāti nibbijjha sabbaso kāme.

Sikkhe nibbānamattanoti sikkhāti tisso sikkhā adhisīlasikkhā adhicittasikkhā adhipaññāsikkhā -pa- ayam adhipaññāsikkhā. .

Nibbānamattanoti attāno rāgassa nibbāpanāya dosassa nibbāpanāya mohassa nibbāpanāya -pa- sabbākusalābhisankhārānam samāya upasamāya vūpasamāya nibbāpanāya paṭinissaggāya paṭipassaddhiyā adhisīlampi sikkheyya adhicittampi sikkheyya adhipaññampi sikkheyya imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkheyya jānanto sikkheyya -pa- sacchikātabbam sacchikaronto sikkheyya ācareyya samācareyya samādāya vatteyyāti sikkhe nibbānamattano. Tenāha Bhagavā—

Tattha sikkhānugīyanti, Yāni loke gadhitāni. Na tesu pasuto siyā, Nibbijjha sabbaso kāme. Sikkhe nibbānamattanoti.

## 176. \* Sacco siyā appagabbho, amāyo rittapesuņo. Akkodhano lobhapāpam, veviccham vitare muni.

Sacco siyā appagabbhoti sacco siyāti saccavācāya samannāgato siyā, sammādiṭṭhiyā samannāgato siyā, ariyena aṭṭhaṅgikena maggena samannāgato siyāti sacco siyā. . Appagabbhoti tīṇi pāgabbhiyāni kāyikaṁ pāgabbhiyaṁ vācasikaṁ pāgabbhiyaṁ cetasikaṁ pāgabbhiyaṁ -pa-. Idaṁ cetasikaṁ pāgabbhiyaṁ. Yassimāni tīṇi pāgabbhiyāni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñāṇagginā daḍḍhāni, so vuccati appagabbhoti sacco siyā appagabbho.

Amāyo rittapesuņoti māyā vuccati vañcanikā cariyā. Idhekacco kāyena duccaritam caritvā vācāya duccaritam caritvā manasā duccaritam caritvā tassa paṭicchādanahetu pāpikam iccham paṇidahati "mā mam jaññā"ti icchati, "mā mam jaññā"ti saṅkappeti, "mā mam jaññā"ti vācam bhāsati, "mā mam jaññā"ti kāyena parakkamati. Yā evarūpā māyā māyāvitā accasarā vañcanā nikati nikiraṇā pariharaṇā gūhanā parigūhanā chādanā paricchādanā anuttānīkammam anāvikammam vocchādanā pāpakiriyā, ayam vuccati māyā. Yassesā māyā pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā, so vuccati amāyo. . Rittapesuņoti pesuññami upasamharati, yassetam pesuññam pahīnam samucchinnam vūpasantam paṭipassaddham abhabbuppattikam ñāṇagginā daḍḍham, so vuccati rittapesuno vivittapesuno pavivittapesunoti amāyo rittapesuno.

Akkodhano lobhapāpam, veviccham vitare munīti akkodhanoti hi kho vuttam, api ca kodho tāva vattabbo. Dasahākārehi

kodho jāyati "anattham me acarī"ti kodho jāyati -pa- yasseso kodho pahīno samucchinno vūpasanto paṭipassaddho abhabbuppattiko ñāṇagginā daḍḍho, so vuccati akkodhano. Kodhassa pahīnattā akkodhano kodhavatthussa pariñnātattā akkodhano kodhahetussa upacchinnattā akkodhano. Lobhoti yo lobho lubbhanā lubbhitattam -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Veviccham vuccati pañca macchariyāni āvāsamacchariyam -pa- gāho vuccati macchariyam. Munīti monam vuccati ñāṇam -pa- saṅgajālamaticca so muni. Akkodhano lobhapāpam, veviccham vitare munīti muni lobhapāpañca vevicchañca atari uttari patari samatikkami vītivattayīti¹ akkodhano lobhapāpam, veviccham vitare muni. Tenāha Bhagavā—

Sacco siyā appamagabbho, amāyo rittapesuņo. Akkodhano lobhapāpam, veviccham vitare munīti.

## 177. \* Niddam tandim sahe thīnam, pamādena na samvase. Atimāne na tiṭṭheyya, nibbānamanaso naro.

Niddam tandim sahe thīnanti niddāti yā kāyassa akalyatā akammaññatā onāho pariyonāho antosamorodho middham suppam pacalāyikā suppam suppanā suppitattam. Tandinti yā tandī² tandiyanā tandiyitattam tandimanakatā ālasyam ālasyāyanā ālasyāyitattam. Thīnanti yā cittassa akalyātā akammaññatā olīyanā sallīyanā līnam līyanā līyitattam, thinam thiyanā thiyitattam cittassa. . Niddam tandim sahe thīnanti niddañca tandiñca thinañca sahe saheyya parisaheyya abhibhaveyya ajjhottareyya pariyādiyeyya maddeyyāti niddam tandim sahe thīnam.

Pamādena na samvaseti pamādo vattabbo. Kāyaduccarite vā vacīduccarite vā manoduccarite vā pañcasu vā kāmaguņesu cittassa vosaggo vosaggānuppādanam³ vā kusalānam vā dhammānam bhāvanāya asakkaccakiriyatā asātaccakiriyatā anaṭṭhitakiriyatā olīnavuttitā nikkhittachandatā nikkhittadhuratā anāsevanā abhāvanā abahulīkammam anadhiṭṭhānam ananuyogo pamādo, yo evarūpo pamādo pamajjanā

<sup>\*</sup> Khu 1. 424 pitthepi.

<sup>2.</sup> Tandi (Sī, Syā, Ka)

<sup>1.</sup> Vītiva ttīti (Ka)

<sup>3.</sup> Vossaggo vossaggānuppādanam (bahūsu)

pamajjitattam, ayam vuccati pamādo. **Pamādena na samvase**ti pamādena na vaseyya na samvaseyya na āvaseyya na parivaseyya pamādam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, pamādā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti pamādena na samvase.

Atimāne na tiṭṭheyyāti atimānoti idhekacco paraṁ atimaññati jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunā. Yo evarūpo māno maññanā maññitattaṁ unnati unnamo dhajo sampaggāho ketukamyatā cittassa, ayaṁ vuccati atimāno. . Atimāne na tiṭṭheyyāti atimāne na tiṭṭheyya na saṁtiṭṭheyya atimānaṁ pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyya, atimānā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti atimāne na tiṭṭheyya.

Nibbānamanaso naroti idhekacco dānam dento sīlam samādiyanto uposathakammam karonto pānīyam paribhojanīyam upaṭṭhapento pariveṇam sammajjanto cetiyam vandanto cetiye gandhamālam āropento cetiyam padakkhiṇam karonto yam kiñci tedhātukam kusalābhisankhāram abhisankharonto na gatihetu na upapattihetu na paṭisandhihetu na bhavahetu na samsārahetu na vaṭṭahetu sabbam tam visamyogādhippāyo nibbānaninno nibbānapoṇā nibbānapabbhāro abhisankharotīti evampi nibbānamanaso naro. . Atha vā sabbasankhāradhātuyā cittam paṭivāpetvā¹ amatāya dhātuyā cittam upasamharati "etam santam etam paṇītam yadidam sabbasankhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānan"ti evampi nibbānamanaso naro.

Na paṇḍitā upadhisukhassa hetu, Dadanti dānāni punabbhavāya. Kāmañca te upadhiparikkhayāya, Dadanti dānam apunabbhavāya. Na paṇḍitā upadhisukhassa hetu, Bhāventi jhānāni punabbhavāya. Kāmañca te upadhiparikkhayāya, Bhāventi jhānam apunabbhavāya.

Te nibbutim āsisamānasā<sup>1</sup> dadanti, Tanninnacittā<sup>2</sup> tadadhimuttā. Najjo yathā sāgaramajjhupetā<sup>3</sup>, Bhavanti nibbānaparāyaṇā teti.

Nibbānamanaso naro. Tenāha Bhagavā—

Niddam tandim sahe thīnam, pamādena na samvase. Atimāne na tiṭṭheyya, nibbānamanaso naroti.

# 178. \* Mosavajje na niyyetha<sup>4</sup>, rūpe sneham na kubbaye. Mānanca parijāneyya, sāhasā virato care.

Mosavajje na niyyethāti mosavajjam vuccati musāvādo. Idhekacco sabhaggato vā parisaggato vā nātimajjhagato vā pūgamajjhagato vā rājakulamajjhagato vā abhinīto sakkhipuṭṭho ehambho purisa yam jānāsi, tam vadehīti. So ajānam vā āha "jānāmī"ti, jānam vā āha "na jānāmī"ti, apassam vā āha "passāmī"ti, passam vā āha "na passāmī"ti, iti attahetu vā parahetu vā āmisakincikkhahetu vā sampajānamusā bhāsitā hoti, idam vuccati mosavajjam. . Api ca tīhākārehi. Catūhākārehi. Pancahākārehi. Chahākārehi. Sattahākārehi. Aṭṭhahākārehi -pa-. Imehi aṭṭhahākārehi musāvādo hoti. . Mosavajje na niyyethāti mosavajje na yāyeyya na niyyāyeyya na vaheyya na samhareyya, mosavajjam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, mosavajjā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visañnutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti mosavajje na niyyetha.

<sup>1.</sup> Āsimsamānā (Sī), abhimānā (Syā)

<sup>2.</sup> Tanninnā tañcittā (Ka)

<sup>3.</sup> Sāgaramajjhagatā (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 1. 425 pitthepi.

<sup>4.</sup> Nīyetha (Ka)

Rūpe snehaṁ na kubbayeti rūpanti cattāro ca mahābhūtā catunnañca mahābhūtānaṁ upādāya rūpaṁ. . Rūpe snehaṁ na kubbayeti rūpe snehaṁ na kareyya, chandaṁ na kareyya, pemaṁ na kareyya, rāgaṁ na kareyya na janeyya na sañjaneyya na nibbatteyya nābhinibbatteyyāti rūpe snehaṁ na kubbaye.

Mānañca parijāneyyāti mānoti ekavidhena māno, yā cittassa unnati. . Duvidhena māno, attukkamsanamāno, paravambhanamāno. Tividhena māno, "seyyohamasmī"ti māno, "sadisohamasmī"ti māno, "hīnohamasmī"ti māno. . Catuvidhena māno, lābhena mānam janeti, yasena mānam janeti, pasamsāya mānam janeti, sukhena mānam janeti. . Pañcavidhena māno, "lābhimhi manāpikānam rūpānan"ti mānam janeti, "lābhimhi manāpikānam saddānam. Gandhānam. Rasānam. Photthabbānan''ti mānam janeti. . Chabbidhena māno, cakkhusampadāya mānam janeti, sotasampadāya. Ghānasampadāya. Jivhāsampadāya. Kāyasampadāya. Manosampadāya mānam janeti. . Sattavidhena māno, atimāno mānātimāno omāno sadisamāno adhimāno asmimāno micchāmāno. . Atthavidhena māno, lābhena mānam janeti, alābhena omānam janeti, yasena mānam janeti, ayasena omānam janeti, pasamsāya mānam janeti, nindāya omānam janeti, sukhena mānam janeti, dukkhena omānam janeti. Navavidhena māno, seyyassa "seyyohamasmī"ti māno, seyyassa "sadisohamasmī"ti māno, seyyassa "hīnohamasmī"ti māno, sadisassa "seyyohamasmī"ti māno, sadisassa sadisohamasmī"ti māno, sadisassa "hīnohamasmī"ti māno, hīnassa "seyyohamasmī"ti māno, hīnassa 'Sadisohamasmī"ti māno, hīnassa "hīnohamasmī"ti māno. . Dasavidhena māno, idhekacco mānam janeti jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunā, yo evarūpo māno maññanā maññitattam unnati unnamo dhajosampaggāho ketukamyatā cittassa, ayam vuccati mano.

Mānañca parijāneyyāti mānaṁ tīhi pariññāhi parijāneyya ñātapariññāya tīraṇapariññāya pahānapariññāya. Katamā ñātapariññā, mānaṁ jānāti ayaṁ ekavidhena māno, yā cittassa unnati. Ayaṁ duvidhena māno attukkaṁsanamāno paravambhanamāno -pa- ayaṁ dasavidhena

māno, idhekacco mānaṁ janeti jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunāti jānāti passati, ayaṁ ñātapariññā.

Katamā tīraṇapariññā, etam ñātam katvā mānam tīreti aniccato dukkhato -pa- nissaranato tīreti, ayam tīraṇapariññā.

Katamā pahānapariññā, evam tīrayitvā mānam pajahati vinodeti byantim karoti anabhāvam gameti. Ayam pahānapariññā. . **Mānañca parijāneyyā**ti mānam imāhi tīhi pariññāhi parijāneyyāti mānañca parijāneyya.

Sāhasā virato careti katamā sāhasā cariyā, rattassa rāgacariyā sāhasā cariyā. Duṭṭhassa dosacariyā sāhasā cariyā, mūṭhassa mohacariyā sāhasā cariyā, vinibaddhassa mānacariyā sāhasā cariyā, parāmaṭṭhassa diṭṭhicariyā sāhasā cariyā, vikkhepagatassa uddhaccacariyā sāhasā cariyā, aniṭṭhaṅgatassa vicikicchācariyā sāhasā cariyā, thāmagatassa anusayacariyā sāhasā cariyā, ayaṁ sāhasā cariyā. . Sāhasā virato careti sāhasā cariyāya ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyya careyya vicareyya iriyeyya vatteyya pāleyya yapeyya yāpeyyāti sāhasā virato care. Tenāha Bhagavā—

Mosavajje na niyyetha, rūpa sneham na kubbaye. Mānanca parijāneyya, sāhasā virato careti.

179. Purāṇam nābhinandeyya, nave khantim na kubbaye<sup>1</sup>. Hīyamāne na soceyya, ākāsam<sup>2</sup> na sito siyā.

Purāṇaṁ nābhinandeyyāti purāṇaṁ vuccati atītā rūpavedanāsaññāsaṅkhāra viññāṇā. Atīte saṅkhāre taṇhāvasena diṭṭhivasena nābhinandeyya nābhivadeyya na ajjhoseyya, abhinandānaṁ abhivadanaṁ ajjhosānaṁ gāhaṁ

<sup>1.</sup> Khantimakubbaye (bahūsu)

parāmāsam abhinivesam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyyāti purāṇam nābhinandeyya.

Nave khantim na kubbayeti navā vuccati paccuppannā rūpavedanāsaññāsaṅkhāraviññāṇā. Paccuppanne saṅkhāre taṇhāvasena diṭṭhivasena khantim na kareyya chandam na kareyya pemam na kareyya rāgam na kareyya na janeyya na sañjaneyya na nibbatteyya nābhinibbatteyyāti nave khantim na kubbaye.

Hīyamāne na soceyyāti hīyamāne hāyamāne parihāyamāne vemāne vigacchamāne antaradhāyamāne na soceyya na kilameyya na parāmaseyya na parideveyya na urattāļim kandeyya na sammoham āpajjeyya, cakkhusmim hīyamāne hāyamāne parihāyamāne vemāne vigacchamāne antaradhāyamāne. Sotasmim -pa- ghānasmim. Jivhāya. Kāyasmim. Rūpasmim. Saddasmim. Gandhasmim. Rasasmim. Phoṭṭhabbasmim. Kulasmim. Gaṇasmim. Āvāsasmim. Lābhasmim. Yasasmim. Pasamsāya. Sukhasmim. Cīvarasmim. Piṇḍapātasmim. Senāsanasmim. Gilānapaccayabhesajjaparikkhārasmim hīyamāne hāyamāne parihāyamāne vemāne vigacchamāne antaradhāyamāne na soceyya na kilameyya na parāmaseyya na parideveyya na urattāļim kandeyya na sammoham āpajjeyyāti hīyamāne na soceyya.

Ākāsaṁ na sito siyāti ākāsaṁ vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlaṁ. Kiṁkāraṇā ākāsaṁ vuccati taṇhā. Yāya taṇhāya rūpaṁ ākassati samākassati gaṇhāti parāmasati abhinivisati. Vedanaṁ. Saññaṁ. Saṅkhāre. Viññāṇaṁ. Gatiṁ. Upapattiṁ. Paṭisandhiṁ. Bhavaṁ. Saṁsāraṁ. Vaṭṭaṁ ākassati samākassati gaṇhāti parāmasati abhinivisati, taṁkāraṇā ākāsaṁ vuccati taṇhā. . Ākāsaṁ na sito siyāti taṇhānissito na siyā, taṇhaṁ pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyya, taṇhāya ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti ākāsaṁ na sito siyā. Tenāha Bhagavā—

Purāṇam nābhinandeyya, nave khantim na kubbaye. Hīyamāne na soceyya, ākāsam na sito siyāti.

## 180. \* Gedham brūmi mahoghoti, ājavam¹ brūmi jappanam. Ārammaņam pakampanam², kāmapanko duraccayo.

Gedham brūmi mahoghotīti gedho vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlam. Mahogho vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlam. Gedham brūmi mahoghotīti gedham "mahogho'ti brūmi ācikkhāmi desemi paññāpemi paṭṭhapemi vivarāmi vibhajāmi uttānīkaromi pakāsemīti gedham brumi mahoghoti.

Ājavam brūmi jappananti ājavā vuccati taņhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamulam. Jappanāpi vuccati taņhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlam. Ājavam brūmi jappananti ājavam "jappanā"ti brūmi ācikkhāmi -pa- uttānīkaromi pakāsemīti ājavam brūmi jappanam.

Ārammaṇam pakampananti ārammaṇampi vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Pakampanāpi vuccati taṇhā. Yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlanti ārammaṇam pakampanam.

**Kāmapańko duraccayo**ti kāmapańko kāmakaddamo kāmakileso kāmapalipo kāmapalirodho<sup>3</sup> duraccayo durativatto duttaro duppataro dussamatikkamo dubbītivattoti kāmapańko duraccayo. Tenāha Bhagavā—

Gedham brūmi mahoghoti, ājavam brūmi jappanam. Ārammaṇam pakampanam, kāmapanko duraccayoti.

181. \* Saccā avokkamam muni, thale tiṭṭhati brāhmaņo. Sabbam so paṭinissajja, sa ve santoti vuccati.

Saccā avokkamam munīti saccavācāya avokkamanto sammādiṭṭhiyā avokkamanto ariyā aṭṭhaṅgikā maggā avokkamanto. Munīti monam vuccati ñāṇam -pa- saṅgajālamaticca so munīti saccā avokkamam muni.

<sup>\*</sup> Khu 1. 425 pitthepi.

<sup>2.</sup> Pakappanam (Syā, Ka)

<sup>1.</sup> Ācamaṁ (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Kāmapalibodho (Syā, Ka)

Thale tiṭṭhati brāhmaṇoti thalaṁ vuccati amataṁ nibbānaṁ. Yo so sabbasaṅkhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānaṁ. . Brāhmaṇoti sattannaṁ dhammānaṁ bāhitattā brāhmaṇo -pa-asito tādi pavuccate sa brahmā. . Thale tiṭṭhati brāhmaṇoti thale tiṭṭhati, dīpe tiṭṭhati, tāṇe tiṭṭhati, leṇe tiṭṭhati, saraṇe tiṭṭhati, abhaye tiṭṭhati, accute titthati, amate titthati, nibbāne titthatīti thale titthati brāhmano.

Sabbam so paţinissajjāti sabbam vuccati dvādasāyatanāni cakkhu ceva rūpā ca -pa- mano ceva dhammā ca, yato ajjhattikabāhiresu āyatanesu chandarāgo pahīno hoti ucchinnamūlo tālāvatthukato anabhāvamkato āyatim anuppādadhammo. Ettāvatāpi sabbam cattam hoti vantam muttam pahīnam paṭinissaṭṭham, yato taṇhā ca diṭṭhi ca māno ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvamkatā āyatim anuppādadhammā. Ettāvatāpi sabbam cattam hoti vantam muttam pahīnam paṭinissaṭṭham, yato puññābhisaṅkhāro ca apuññābhisaṅkhāro ca āneñjābhisaṅkhāro ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvamkatā āyatim anuppādadhammā. Ettāvatāpi sabbam cattam hoti vantam muttam pahīnam paṭinissaṭthanti sabbam so paṭinissajja.

Sa ve santoti vuccatīti so santo upasanto vūpasanto nibbuto paṭipassaddhoti vuccati kathīyati bhaṇīyati dīpīyati voharīyatīti sa ve santoti vuccati. Tenāha Bhagavā—

Saccam avokkamam muni, thale tiṭṭhati brāhmaṇo. Sabbam so patinissajja, sa ve santoti vuccatīti.

182. Sa ve vidvā<sup>1</sup> sa vedagū, ñatvā dhammam anissito. Sammā so loke iriyāno, na pihetī dha kassaci.

Sa ve vidvā sa vedagūti vidvāti vidvā vijjāgato ñāṇī vibhāvī medhāvī. Vedagūti vedā vuccanti catūsu maggesu ñāṇaṁ -pa- sabbavedanāsu vītarāgo sabbavedamaticca vedagū soti sa ve vidvā sa vedagū.

Natvā dhammam anissitoti ñatvāti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. "Sabbe sankhārā aniccā"ti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. "Sabbe sankhārā dukkhā"ti -pa- "yam kinci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhammam"ti natvā jānitvā tulayitvā tīrayitvā vibhāvayitvā vibhūtam katvā. Anissitoti dve nissayā tanhānissayo ca diṭṭhinissayo ca -pa- ayam tanhānissayo -pa- ayam diṭṭhinissayo. Tanhānissayam pahāya diṭṭhinissayam paṭinissajjitvā cakkhum anissito. Sotam anissito. Ghānam anissito -pa- diṭṭhasutamutaviñnātabbe dhamme anissito anallīno anupagato anajjhosito anadhimutto nikkhanto nissaṭo vippamutto visañnutto vimariyādikatena cetasā viharatīti natvā dhammam anissito.

Sammā so loke iriyānoti yato ajjhattikabāhiresu āyatanesu chandarāgo pahīno hoti ucchinnamūlo tālāvatthukato anabhāvamkato āyatim anuppādadhammo. Ettāvatāpi sammā so loke carati viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpeti -pa- yato puññābhisankhāro ca apuññābhisankhāro ca āneñjābhisankhāro ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvamkatā āyatim anuppādadhammā. Ettāvatāpi sammā so loke carati viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpetīti sammā so loke iriyāno.

Na pihetīdha kassacīti vihā vuccati taṇhā. Yo rāgo sāgāro -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Yassesā pihā taṇhā pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhā. So kassaci na piheti khattiyassa vā brāhmaṇassa vā vessassa vā suddassa vā gahaṭṭhassa vā pabbajītassa vā devassa vā manussassa vāti na pihetīdha kassaci. Tenāha Bhagavā—

Sa ve vidvā sa vedagū, ñatvā dhammam anissito. Sammā so loke iriyāno, na pihetīdha kassacīti.

183. \* Yodha kāme accatari, saṅgaṁ loke duraccayaṁ.

Na so socati nājjheti, chinnasoto abandhano.

\_\_\_\_\_

Yodha kāme accatari, saṅgaṁ loke duraccayanti yoti yo yādiso yathāyutto yathāvihito yathāpakāro yaṁṭhānappatto yaṁdhammasamannāgato khattiyo vā brāhmaṇo vā vesso vā suddo vā gahaṭṭho vā pabbajito vā devo vā manusso vā. Kāmāti uddānato dve kāmā vatthukāmā ca kilesakāmā ca -pa- ime vuccanti vatthukāmā -pa- ime vuccanti kilesakāmā. Saṅgāti satta saṅgā rāgasaṅgo dosasaṅgo mohasaṅgo mānasaṅgo diṭṭhisaṅgo kilesasaṅgo duccaritasaṅgo. Lokoti apāyaloke manussaloke devaloke khandhaloke dhātuloke āyatanaloke. Saṅgaṁ loke duraccayanti yo kāme ca saṅge ca loke duraccaye durativatte duttare duppatare dussamatikkame dubbītivatte atari uttari patari samatikkami vītivattayīti yodha kāme accatari, saṅgaṁ loke duraccayaṁ.

Na so socati nājjhetīti vipariṇataṁ vā vatthuṁ na socati. Vipariṇatasmiṁ vā vatthusmiṁ na socati. "Cakkhu me vipariṇatan"ti na socati. Sotaṁ me. Ghānaṁ me. Jivhā me. Kāyo me. Rūpā me. Saddā me. Gandhā me. Rasā me. Phoṭṭhabbā me. Kulaṁ me. Gaṇo me. Āvāso me. Lābho me. Yaso me. Pasaṁsā me. Sukhaṁ me. Cīvaraṁ me. Piṇḍapāto me. Senāsanaṁ me. Gilānapaccayabhesajjaparikkhārā me. Mātā me. Pitā me. Bhātā me. Bhaginī me. Putto me. Dhītā me. Mittā me. Amaccā me. Ñātī me. "Sālohitā me vipariṇatā"ti na socati na kilamati na paridevati na urattāḷiṁ kandati na sammohaṁ āpajjatīti na socati. Nājjhetīti najjheti na ajjheti na miyyati na nijjhāyati na pajjhāyati. Atha vā na jāyati na jiyyati na miyyati na cavati na upapajjatīti nājjhetīti na so socati nājjheti.

Chinnasoto abandhanoti sotam vuccati tanhā. Yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlam. Yassesā sotā tanhā pahīnā samucchinnā -pañāṇagginā daḍḍhā, so vuccati chinnasoto. Abandhanoti rāgabandhanam dosabandhanam mohabandhanam mānabandhanam diṭṭhibandhanam kilesabandhanam duccaritabandhanam, yassete bandhanā pahīnā samucchinnā -pa-

ñāṇagginā daḍḍhā, so vuccati abandhanoti chinnasoto abandhano. Tenāha Bhagavā—

Yodha kāme accatari, saṅgaṁ loke duraccayaṁ. Na so socati nājjheti, chinnasoto abandhanoti.

### 184. \* Yam pubbe tam visosehi, pacchā te māhu kiñcanam. Majjhe ce no gahessasi, upasanto carissasi.

Yam pubbe tam visosehīti atīte sankhāre ārabbha ye kilesā uppajjeyyum, te kilese sosehi visosehi sukkhāpehi visukkhāpehi abījam karohi pajaha vinodehi byantim karohi anabhāvam gamehīti evampi yam pubbe tam visosehi. Atha vā ye atītā kammābhisankhārā avipakkavipākā, te kammābhisankhāre sosehi visosehi sukkhāpehi visukkhāpehi abījam karohi pajaha vinodehi byantim karohi anabhāvam gamehīti evampi yam pubbe tam visosehi.

Pacchā te māhu kiñcananti pacchā vuccati anāgatam. Anāgate sankhāre ārabbha yāni uppajjeyyum rāgakiñcanam dosakiñcanam mohakiñcanam mānakiñcanam diṭṭhikiñcanam kilesakiñcanam duccaritakiñcanam, imāni kiñcanāni¹ tuyham mā ahu mā akāsi mā janesi mā sañjanesi mā nibbattesi mā abhinibbattesi pajaha vinodehi byantim karohi anabhāvam gamehīti pacchā te māhu kiñcanam.

Majjhe ce no gahessasīti majjham vuccati paccuppannā rūpavedanāsaññāsankhāraviññāṇā, paccuppane sankhāre taṇhāvasena diṭṭhivasena na gahessasi na uggahessasi na gaṇhissasi na parāmasissasi nābhinandissasi nābhicarissasi na ajjhosissasi abhinandanam abhivadanam ajjhosānam gāham parāmāsam abhinivesam pajahissasi vinodessasi byantim karissasi anabhāvam gamessasīti majjhe ce no gahessasi.

Upasanto carissasīti rāgassa santattā samitattā upasamitattā, dosassa santattā samitattā upasamitattā -pa- sabbākusalābhisankhārānam santattā samitattā upasamitattā vūpasamitattā vijjhātattā nibbutattā vigatattā paṭipassaddhattā santo upasanto vūpasanto nibbuto

<sup>\*</sup> Khu 1. 425 pitthepi.

paṭipassaddho carissasi viharissasi iriyissasi vattissasi pālissasi yapissasi yāpissasīti upasanto carissasi. Tenāha Bhagavā—

Yam pubbe tam visosehi, pacchā te māhu kiñcanam. Majjhe ce no gahessasi, upasanto carissasīti.

## 185. \* Sabbaso nāmarūpasmim, yassa natthi mamāyitam. Asatā ca na socati, sa ve loke na jīyati.

Sabbaso nāmarūpasmim, yassa natthi mamāyitanti sabbasoti sabbena sabbam sabbathā sabbam asesam nissesam pariyādiyanavacanametam sabbasoti. Nāmanti cattāro arūpino khandhā. Rūpanti cattāro ca mahābhūtā catunnañca mahābhūtānam upādāya rūpam. Yassāti arahato khīṇāsavassa. Mamāyitanti dve mamattā taṇhāmamattañca diṭṭhimamattañca -pa- idam taṇhāmamattam -pa- idam diṭṭhimamattam. . Sabbaso nāmarūpasmim, yassa natthi mamāyitanti sabbaso nāmarūpasmim mamattā yassa natthi na santi na samvijjanti nupalabbhanti, pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti sabbaso nāmarūpasmim, yassa natthi mamāyitam.

Asatā ca na socatīti vipariņatam vā vatthum na socati, vipariņatasmim vā vatthusmim na socati "cakkhu me vipariņatan"ti na socati. Sotam me. Ghānam me. Jivhā me. Kāyo me. Rūpā me. Saddā me. Gandhā me. Rasā me. Phoṭṭhabbā me. Kulam me. Gaṇo me. Āvāso me. Lābho me -pa-"sālohitā me vipariṇatā"ti na socati na kilamati na paridevati na urattāļim kandati na sammoham āpajjatīti evampi asatā ca na socati.

Atha vā asatāya dukkhāya vedanāya phuṭṭho pareto samohito samannāgato na socati na kilamati na paridevati na urattāļim kandati na sammoham āpajjatīti evampi asatā ca na socati. . Atha vā cakkhurogena phuṭṭho pareto -pa-. Þamsamakasavātātapasarīsapasamphassena phuṭṭho pareto samohito samannāgato na socati na kilamati na paridevati na urattāļim kandati na sammoham āpajjatīti evampi asatā ca na socati. Atha vā asante asamvijjamāne anupalabbhamāne "ahu vata me, tam vata me

natthi, siyā vata me, tam vatāham na labhāmī''ti na socati na kilamati na paridevati na urattāļim kandati na sammoham āpajjatīti evampi asatā ca na socati.

Sa ve loke na jīyatīti yassa "mayham vā idam, paresam vā idan"ti kiñci rūpagatam vedanāgatam saññāgatam sankhāragatam viññāṇagatam gahitam parāmaṭṭham abhiniviṭṭham ajjhositam adhimuttam atthi, tassa jāni atthi, bhāsitampi hetam—

Jīno<sup>1</sup> ratha'ssam<sup>2</sup> maṇikuṇḍale ca, Putte ca dāre ca tatheva jīno. Sabbesu bhogesu asesakesu, Kasmā na santappasi sokakāle.

Pubbeva maccam vijahanti bhogā, Macco dhane pubbataram jahāsi. Asassatā<sup>3</sup> bhogino kāmakāmī, Tasmā na socāmaham sokakāle.

Udeti āpūrati veti cando, Atthaṁ tapetvāna<sup>4</sup> paleti sūriyo. Viditā mayā sattuka lokadhammā, Tasmā na socāmahaṁ sokakāleti.

Yassa "mayham vā idam, paresam vā idan"ti kiñci rūpagatam vedanāgatam saññāgatam saṅkhāragatam viññāṇagatam gahitam parāmaṭṭham abhiniviṭṭham ajjhositam adhimuttam natthi, tassa jāni natthi. Bhāsitampi hetam "nandasi samaṇā"ti. Kim laddhā āvusoti. Tena hi samaṇa socasīti. Kim jīyittha āvusoti. Tena hi samaṇa neva nandasi na ca socasīti. Evamāvusoti—

<sup>1.</sup> Jinne (Sī), jinno (Syā)

<sup>2.</sup> Rathasse (Sī) pañcakanipāte (ādimhi) Maņikundalajātakatthakathā oloketabbā.

<sup>3.</sup> Asassakā (Sī), assakā (Syā)

<sup>4.</sup> Attham gamitvāna (bahūsu) Khu 5. 120 pitthe.

\* Cirassam vata passāma, brāhmaṇam parinibbutam. Anandim anagham bhikkhum, tiṇṇam loke visattikanti.

Sa ve loke na jīyati. Tenāha Bhagavā—

Sabbaso nāmarūpasmim, yassa natthi mamāyitam. Asatā ca na socati, sa ve loke na jīyatīti.

186. + Yassa natthi "idam me"ti, paresam vāpi kiñcanam. Mamattam so asamvindam, "natthi me"ti na socati.

Yassa natthi "idam me"ti, paresam vāpi kiñcananti yassāti arahato khīṇāsavassa. Yassa "mayham vā idam, paresam vā idam"ti kiñci rupagatam vedanāgatam saññāgatam sankhāragatam viññāṇagatam gahitam parāmaṭṭham abhiniviṭṭham ajjhositam adhimuttam natthi na santi na samvijjati nupalabbhati, pahīnam samucchinnam vūpasantam paṭipassaddham abhabbuppattikam ñāṇagginā daḍḍhanti evampi yassa natthi "idam me"ti, paresam vāpi kiñcanam.

Vuttam hetam Bhagavatā— ++ nāyam bhikkhave kāyo tumhākam, napi aññesam. Purāṇamidam bhikkhave kammam abhisankhatam abhisancetayitam vedanīyam daṭṭhabbam. Tatra kho bhikkhave sutavā ariyasāvako paṭiccasamuppādamyeva sādhukam yoniso manasikaroti "iti imasmim sati idam hoti, imassuppādā idam uppajjati, imasmim asati idam na hoti, imassa nirodhā idam nirujjhati, yadidam avijjāpaccayā sankhārā, sankhārapaccayā viññāṇam -pa- evametassa kevalassa dukkhakhandhassa samudayo hoti. Avijjāyatveva asesavirāganirodhā sankhāranirodho -pa-evametassa kevalassa dukkhakhandhassa nirodho hotī"ti. Evampi yassa natthi "idam me"ti, paresam vāpi kiñcanam.

Vuttampi hetam Bhagavatā—

Suññato lokam avekkhassu, mogharāja sadā sato. Attānudiṭṭhim ūhacca<sup>1</sup>, evam maccutaro siyā. Evam lokam avekkhantam, maccurājā na passatīti.

Evampi yassa natthi idam meti, paresam vāpi kiñcanam.

<sup>\*</sup> Sam 1. 1, 53 pitthesu.

<sup>++</sup> Sam 1. 294 pitthe.

<sup>+</sup> Khu 1. 425 pitthepi.

<sup>1.</sup> Uhacca (Ka) Khu 1. 448; Khu 10. 7 pitthesu.

Vuttampi hetam Bhagavatā—yam bhikkhave na tumhākam, tam pajahatha, tam vo pahīnam dīgharattam hitāya sukhāya bhavissati. Kiñca bhikkhave na tumhākam, rūpam bhikkhave na tumhākam, tam pajahatha, tam vo pahīnam dīgharattam hitāya sukhāya bhavissati. Vedanā. Saññā. Sankhārā. Viñnānam na tumhākam, tam pajahatha, tam vo pahīnam dīgharattam hitāya sukhāya bhavissati. Tam kim maññatha bhikkhave, yam imasmim jetavane tinakatthasākhāpalāsam, tam jano hareyya vā daheyya<sup>1</sup> vā yathāpaccayam vā kareyya, api nu tumhākam evamassa "amhe jano harati vā dahati vā yathāpaccayam vā karotī'ti. No hetam bhante. Tam kissa hetu, no hi no etam bhante attā vā attaniyam vāti. Evamevam kho bhikkhave yam na tumhākam tam pajahatha, tam vo pahīnam dīgharattam hitāya sukhāya bhavissati. Kiñca bhikkhave na tumhākam, rūpam bhikkhave na tumhākam tam pajahatha, tam vo pahīnam dīgharattam hitāya sukhāya bhavissati. Vedanā. Saññā. Saṅkhārā. Viññānam na tumhākam tam pajahatha, tam vo pahīnam dīgharattam hitāya sukhāya bhavissatīti. Evampi vassa natthi "idam me"ti, paresam vāpi kiñcanam. Bhāsitampi hetam—

> \* Suddhadhammasamuppādam, suddhasankhārasantatim. Passantassa yathābhūtam, na bhayam hoti gāmani. Tinakatthasamam lokam, yadā paññāya passati. Nāñnam patthayate kiñci, aññatra appatisandhiyāti<sup>2</sup>.

Evampi yassa natthi "idam me"ti, paresam vāpi kincanam. . Vajirā bhikkhunī māram pāpimantam etadavoca—

> "Kam nu sattoti paccesi, māra ditthigatam nu te. Suddhasankhārapunjoyam, nayidha sattupalabbhati. Yathā hi<sup>3</sup> aṅgasambhārā, hoti saddo ratho iti. Evam khandhesu santesu, hoti sattoti sammuti<sup>4</sup>. Dukkhameva hi sambhoti, dukkham titthati veti ca. Nāñnatra dukkhā sambhoti, nāñnam dukkhā nirujjhatī"ti.

<sup>1.</sup> Daheyya (Sī, Ka) Sam 2. 28 pitthepi.

<sup>2.</sup> Patisandhiyāti (Sī)

<sup>3.</sup> Yathāpi (bahūsu) Sam 1. 137 pitthe. 4. Sammati (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 8. 185 pitthe.

\* Evampi yassa natthi idam meti, paresam vāpi kiñcanam.

Vuttañhetam Bhagavatā <sup>+</sup> evamevam kho bhikkhave bhikkhu rūpam samannesati yāvatā rūpassa gati. Vedanam. Saññam. Saṅkhāre. Viññāṇam samannesati yāvatā viññāṇassa gati. Tassa rūpam samannesato yāvatā rūpassa gati. Vedanam. Saññam. Saṅkhāre. Viññāṇam samannesato yāvatā viññāṇassa gati. Yampissa tam hoti "ahan"ti vā "maman"ti vā asmī"ti vā, tampi tassa nahotīti. Evampi yassa natthi "idam me"ti, paresam vāpi kiñcanam.

Āyasmā Ānando Bhagavantaṁ etadavoca— \* "suñño loko suñño loko"ti bhante vuccati, kittāvatā nu kho bhante "suñño loko"ti vuccatīti. Yasmā ca kho Ānanda suññaṁ attena vā attaniyena vā, tasmā "suñño loko"ti vuccati. Kiñcānanda suññaṁ attena vā attaniyena vā, cakkhu kho Ānanda suññaṁ attena vā attaniyena vā, rūpā suññā, cakkhuviññāṇaṁ suññaṁ, cakkhusamphasso suñño, yadidaṁ cakkhusamphassapaccayā uppajjati vedayitaṁ sukhaṁ vā dukkhaṁ vā adukkhamasukhaṁ vā, tampi suññaṁ. Sotaṁ suññaṁ. Saddā suññā. Ghānaṁ suññaṁ. Gandhā suññā. Jivhā suññā. Rasā suññā. Kāyo suñño. Phoṭṭhabbā suññā. Mano suñño, dhammā suññā, manoviññāṇaṁ suññaṁ manosamphasso suñño, yadidaṁ manosamphassapaccayā uppajjati vedayitaṁ sukhaṁ vā dukkhaṁ vā adukkhamasukhaṁ vā, tampi suññaṁ attena vā attaniyena vā. Yasmā kho Ānanda suññaṁ attena vā attaniyena vā, tasmā "suñño loko"ti vuccatīti. Evampi yassa natthi "idaṁ me"ti, paresaṁ vāpi kiñcanaṁ.

Mamattam so asamvindanti mamattati dve mamatta tanhamamattanca ditthimamattanca -pa- idam tanhamamattam -pa- idam ditthimamattam. Tanhamamattam pahaya ditthimamattam patinissajjitva mamattam avindanto asamvindanto anadhigacchanto appatilabhantoti mamattam so asamvindam.

"Natthi me"ti na socatīti vipariņatam vā vatthum na socati, vipariņatasmim vā vatthusmim na socati. "Cakkhu me vipariņatan"ti na socati. Sotam me -pa- "sālohitā me vipariņatā"ti na socati na kilamati na paridevati na urattāļim kandati na sammoham āpajjatīti "natthi me"ti na socati. Tenāha Bhagavā—

<sup>\*</sup> Sam 2. 280; Khu 8. 105pitthesu.

<sup>+</sup> Sam 2. 401; Khu 8. 186 pitthesu.

Yassa natthi "idam me"ti, paresam vāpi kiñcanam. Mamattam so asamvindam, "natthi me"ti na socatīti.

#### 187. \* Aniṭṭhurī ananugiddho, anejo sabbadhī samo. Tamānisaṁsaṁ pabrūmi, pucchito avikampinaṁ.

Aniṭṭhurī ananugiddho, anejo sabbadhī samoti katamaṁ niṭṭhuriyaṁ. Idhekacco niṭṭhuriyo hoti,

paralābhasakkāragarukāramānanavandanapūjanāsu issati usūyati¹ issam bandhati. Yam evarūpam niṭṭhuriyam niṭṭhuriyakammam issā issāyanā issāyitattam usūyā usūyanā usūyitattam. Idam vuccati niṭṭhuriyam. Yassetam niṭṭhuriyam pahīnam samucchinnam -pa- ñāṇagginā daḍḍham. So vuccati aniṭṭhurīti. . **Ananugiddho**ti **gedho** vuccati taṇhā, yo rāgo sārāgo -pa-abhijjhā lobho akusalamūlam. Yasseso gedho pahīno samucchinno -pa-ñāṇagginā daḍḍho. So vuccati ananugiddho. So rūpe agiddho, sadde -pa-diṭṭhasutamutaviññātabbesu dhammesu aviddho agadhito amucchito anajjhosanno vitagedho vigatagedho cattagedho vantagedho muttagedho pahīnagedho paṭinissaṭṭhagedho vītarāgo vigatarāgo cattarāgo vantarāgo muttarāgo pahīnarāgo paṭinissaṭṭharāgo nicchāto nibbuto sītibhūto sukhappaṭisamvedī brahmabhūtena attanā viharatīti aniṭṭhurī ananugiddho.

Anejo sabbadhī samoti ejā vuccati taṇhā, yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam. Yassesā ejā taṇhā pahīnā samucchinnā -pa- ñāṇagginā daḍḍhā, so vuccati anejo, ejāya pahīnattā anejo. So lābhepi na iñjati, alābhepi na iñjati, yasepi na iñjati, ayasepi na iñcati, pasamsāyapi na iñjati, nindāyapi na iñjati, sukhepi na iñjati, dukkhepi na iñjati, na calati na vedhati nappavedhati na sampavedhatīti anejo. . Sabbadhī samoti sabbam vuccati dvādasāyatanāni. Cakkhu ceva rūpā ca -pa-. Mano ceva dhammā ca, yato ajjhattikabāhiresu āyatanesu chandarāgo pahīno hoti ucchinnamūlo tālāvatthukato anabhāvamkato āyatim anuppādadhammo, so vuccati sabbadhi samo. So sabbattha tādi sabbattha majjhatto sabbattha upekkhakoti anejo sabbadhī samo.

<sup>\*</sup> Khu 1. 425 pitthepi.

Tamānisamsam pabrūmi, pucchito avikampinanti avikampinam puggalam puṭṭho pucchito yācito ajjhesito pasādito ime cattāro ānisamse pabrūmi. Yo so aniṭṭhurī ananugiddho anejo sabbadhi samoti brūmi ācikkhāmi -pa- pakāsemīti tamānisamsam pabrūmi, pucchito avikampinam, tenāha Bhagavā—

Aniṭṭhurī ananugiddho, anejo sabbadhī samo. Tamānisaṁsaṁ pabrūmi, pucchito avikampinanti.

188. Anejassa vijānato, natthi kāci nisaṅkhati<sup>1</sup>. Virato so viyārabbhā<sup>2</sup>, khemaṁ passati sabbadhi.

Anejassa vijānatoti ejā vuccati taṇhā, yo rāgo sārāgo -pa- abhijjhā lobho akusalamūlam, yassesā ejā taṇhā pahīnā samucchinnā -pa- ñāṇagginā daḍḍhā. So vuccati anejo, ejāya pahīnattā anejo. So lābhepi na iñjati, alābhepi na iñjati, yasepi na iñjati, ayasepi na iñjati, pasamsāyapi na iñjati, nindāyapi na iñjati, sukhepi na iñjati, dukkhepi na iñjati na calati na vedhati nappavedhati na sampavedhatīti anejassa. Vijānatoti jānato ājānato vijānato paṭivijānato paṭivijjhato "sabbe saṅkhārā aniccā"ti jānato ājānato vijānato paṭivijānato paṭivijjhato. "Sabbe saṅkhārā dukkhā"ti -pa- "yaṁ kiñci samudayadhammam, sabbaṁ taṁ nirodhadhamman"ti jānato ājānato vijānato paṭivijānato paṭivijjhatoti anejassa vijānato.

Natthi kāci nisaṅkhatīti nisaṅkhatiyo vuccanti puññābhisaṅkhāro apuññābhisaṅkhāro āneñjābhisaṅkhāro. Yato puññābhisaṅkhāro ca apuññābhisaṅkhāro ca āneñjābhisaṅkhāro ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammā. Ettāvatā nisaṅkhatiyo natthi na santi na saṁvijjanti nupalabbhanti. Pahīnā samucchinnā vūpasantā paṭipassaddhā abhabbuppattikā ñāṇagginā daḍḍhāti natthi kāci nisaṅkhati.

Virato so viyārabbhāti viyārabbho vuccati puññābhisaṅkhāro apuññābhisaṅkhāro āneñjābhisaṅkhāro, yato puññābhisaṅkhāro ca

apuññābhisaṅkhāro ca āneñjābhisaṅkhāro ca pahīnā honti ucchinnamūlā tālāvatthukatā anabhāvaṁkatā āyatiṁ anuppādadhammā. Ettāvatā ārabbhā viyārabbhā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti virato so viyārabbhā.

Khemam passati sabbadhīti bhayakaro rāgo bhayakaro doso bhayakaro moho -pa- bhayakarā kilesā. Bhayakarassa rāgassa pahīnattā -pa-bhayakarānam kilesānam pahīnattā sabbattha khemam passati, sabbattha abhayam passati, sabbattha anītikam passati, sabbattha anupaddavam passati, sabbattha anupasaggam passati, sabbattha anupasaṭṭhattam¹ passatīti khemam passati sabbadhi. Tenāha Bhagavā—

Anejassa vijānato, natthi kāci nisaṅkhati. Virato so viyārabbhā, khemaṁ passati sabbadhīti.

189. Na samesu na omesu, na ussesu vadate muni.

Santo so vītamaccharo², nādeti na nirassati. (Iti Bhagavā)

Na samesu na omesu, na ussesu vadate munīti munīti monam vuccati nāṇam -pa- saṅgajālamaticca so muni. "Seyyohamasmī"ti vā "sadisohamasmī"ti vā "hīnohamasmī"ti vā na vadati na katheti na bhaṇati na dīpayati na voharatīti na samesu na omesu, na ussesu vadate muni.

Santo so vītamaccharoti santoti rāgassa santattā samitattā santo.

Dosassa. Mohassa -pa- sabbākusalābhisankhārānam santattā samitattā vūpasamitattā vijjhātattā nibbutattā vigatattā paṭipassaddhattā santo upasanto vūpasanto nibbuto paṭipassaddhoti santo so. . Vitamaccharoti pañca macchariyāni āvāsamacchariyam -pa- gāho vuccati macchariyam. Yassetam macchariyam pahīnam samucchinnam -pa- ñāṇagginā daḍḍham, so vuccati. Vītamaccharo vigatamaccharo cattamaccharo vantamaccharo muttamaccharo paḥīnamaccharo paṭinissaṭṭhamaccharoti santo so vītamaccharo.

<sup>1.</sup> Passaddham (Syā)

Nādeti na nirassati, iti Bhagavāti nādetīti rūpam nādiyati na upādiyati na gaṇhāti na parāmasati nābhinivisati. Vedanam. Saññam. Saṅkhāre. Viññāṇam. Gatim. Upapattim. Paṭisandhim. Bhavam. Saṃsāram. Vaṭṭam nādiyati na upādiyati na ganhāti na parāmasati nābhinivisatīti nādeti. Na nirassatīti rūpam na pajahati na vinodeti na byantim karoti na anabhāvam gameti. Vedanam. Saññam. Saṅkhāre. Viññāṇam. Gatim. Upapattim. Paṭisandhim. Bhavam. Saṃsāram. Vaṭṭam na pajahati na vinodeti na byantim karoti na anabhāvam gameti. Bhagavāti gāravādhivacanam -pasacchikā paññatti yadidam Bhagavāti. Tenāha Bhagavā—

Na samesu na omesu, na ussesu vadate muni. Santo so vītamaccharo, nādeti na nirassati. (Iti Bhagavā.)

Attadandasuttaniddeso pannarasamo.

#### 16. Sāriputtasuttaniddesa

Atha Sāriputtasuttaniddesam vakkhati—

190. \* Na me diṭṭho ito pubbe, (iccāyasmā Sāriputto,)
Na suto uda kassaci.
Evam vagguvado satthā,
Tusitā gaṇimāgato.

Na me diṭṭho ito pubbeti ito pubbe me mayā na diṭṭhipubbo so Bhagavā iminā cakkhunā iminā attabhāvena, yadā Bhagavā Tāvatimsabhavane Pāricchattakamūle Paṇḍukambalasilāyam vassamvuṭṭho¹ devagaṇaparivuto majjhe maṇimayena sopānena Saṅkassanagaram otiṇṇo imam dassanam pubbe na diṭṭhoti na me diṭṭho ito pubbe.

Iccāyasmā Sāriputtoti iccāti padasandhi padasamsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byañjanasiliṭṭhatā padānupubbatāpetam iccāti. Āyasmāti piyavacanam garuvacanam sagāravasappatissavacanametam āyasmāti.

<sup>\*</sup> Khu 1. 426 pitthe.

Sāriputtoti tassa therassa nāmam sankhā samaññā paññatti vohāro nāmam nāmakammam nāmadheyyam nirutti byañjanam abhilāpoti iccāyasmā Sāriputto.

Na suto uda kassacīti nāti paṭikkhepo. Udāti padasandhi padasaṁsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byañjanasiliṭṭhatā padānupubbatāpetaṁ udāti. Kassacīti khattiyassa vā brāhmaṇassa vā vessassa vā suddassa vā gahaṭṭhassa vā pabbajitassa vā devassa vā manussassa vāti na suto uda kassaci.

Evam vagguvado satthāti evam vagguvado madhuravado pemanīyavado hadayangamavado karavīkarutamanjughoso¹. Atthangasamannāgato kho pana tassa Bhagavato mukhato ghoso niccharati visattho ca vinneyyo ca manju ca savanīyo ca bindu ca avisārī ca gambhīro ca ninnādī ca. Yathā parisam kho pana so Bhagavā sarena vinnāpeti, na assa bahiddhā parisāya ghoso niccharati, brahmassaro kho pana so Bhagavā karavīkabhānīti evam vagguvado.

Satthāti Satthā Bhagavā Satthavāho, yathā satthavāho satte kantāram tāreti, corakantāram tāreti, vāļakantāram tāreti, dubbhikkhakantāram tāreti, nirudakakantāram tāreti uttāreti nittāreti patāreti khemantabhūmim sampāpeti, evamevam Bhagavā Satthavāho satte kantāram tāreti, jātikantāram tāreti, jarākantāram tāreti, byādhikantāram -panaraṇakantāram. Sokaparideva dukkhadomanassupāyāsakantāram tāreti. Rāgakantāram tāreti. Dosakantāram. Mohakantāram. Mānakantāram. Diṭṭhikantāram. Kilesakantāram. Duccaritakantāram tāreti. Rāgagahanam tāreti. Dosagahanam. Mohagahanam. Mānagahanam. Diṭṭhigahanam. Kilesagahanam. Duccaritagahanam tāreti uttāreti nittāreti patāreti khemantam amatam nibbānam sampāpetīti evampi Bhagavā Satthavāho.

Atha vā Bhagavā netā vinetā anunetā paññāpetā nijjhāpetā pekkhetā pasādetāti evampi Bhagavā Satthavāho.

Atha vā Bhagavā anuppannassa maggassa uppādetā, asañjātassa maggassa sañjanetā, anakkhātassa maggassa akkhātā, maggaññū maggavidū maggakovido maggānugā ca pana etarahi sāvakā viharanti pacchā samannāgatāti evampi Bhagavā Satthavāhoti evam vagguvado Satthā.

**Tusitā gaņimāgato**ti Bhagavā Tusitakāyā cavitvā sato sampajāno mātukucchim okkantoti evampi Tusitā gaņimāgato.

Atha vā devā vuccanti Tusitā, te tuṭṭhā santuṭṭhā attamanā pamuditā pītisomanassajātā devalokato gaṇim āgatoti evampi Tusitā gaṇimāgato. . Atha vā arahanto vuccanti Tusitā, te tuṭṭhā santuṭṭhā attamanā paripuṇṇasaṅkappā Arahantānaṁ gaṇim āgatoti evampi Tusitā gaṇimāgato. . Gaṇīti gaṇī Bhagavā. Gaṇācariyoti gaṇī, gaṇassa satthāti gaṇī, gaṇaṁ pariharatīti gaṇī, gaṇaṁ ovadatīti gaṇī, gaṇamanusāsatīti gaṇī, visārado gaṇaṁ upasaṅkamatīti gaṇī, gaṇa'ssa¹ sussūsati sotaṁ odahati aññā cittaṁ upaṭṭhapetīti gaṇi, gaṇaṁ akusalā vuṭṭhāpetvā kusale patiṭṭhāpetīti gaṇī, bhikkhugaṇassa gaṇī, bhikkhunigaṇassa gaṇī, upāsakagaṇassa gaṇī, upāsikāgaṇassa gaṇī, rājagaṇassa gaṇī, khattiyagaṇassa. Brāhmaṇagaṇassa. Vessagaṇassa. Suddagaṇassa. Devagaṇassa. Brahmagaṇassa gaṇī, saṅghī gaṇā gaṇācariyo. Āgatoti upagato samupagato samupapanno² Saṅkassanagaranti Tusitā gaṇimāgato. Tenāha thero Sāriputto—

Na me diṭṭho ito pubbe, (iccāyasmā Sāriputto,)
Na suto uda kassaci.
Evam vagguvado satthā,
Tusitā ganimāgatoti.

191. \* Sadevakassa lokassa, yathā dissati cakkhumā. Sabbam tamam vinodetvā, ekova ratimajjhagā.

**Sadevakassa lokassā**ti sadevakassa lokassa samārakassa sabrahmakassa sassamaņabrāhmaņiyā pajāya sadevamanussāyāti sadevakassa lokassa.

Yathā dissati cakkhumāti yathā Bhagavantaṁ Tāvatiṁsabhavane Pāricchattakamūle Paṇḍukambalasilāyaṁ nisinnaṁ dhammaṁ desentaṁ devatā pasanti, tathā manussā passanti. Yathā manussā passanti, tathā devatā passanti. Yathā devānaṁ dissati, tathā manussānaṁ dissati. Yathā manussānaṁ dissati, tathā devānaṁ dissatīti evampi yathā dissati cakkhumā. Yathā vā paneke bhonto samaṇabrāhmaṇā adantā dantavaṇṇena dissanti, asantā santavaṇṇena dissanti, anupasantā upasantavaṇṇena dissanti, anibbutā nibbutavaṇṇena dissanti.

Patirūpako mattikākuṇḍalova, Lohaḍḍhamāsova<sup>1</sup> suvaṇṇachanno. Caranti loke parivārachannā, Anto asuddhā bahi sobhamānāti<sup>2</sup>.

Na Bhagavā evam dissati. Bhagavā bhūtena tachena tathena yāthāvena aviparītena sabhāvena danto dantavaṇṇena dissati, santo santavaṇṇena dissati, upasanto upasantavaṇṇena dissati, nibbuto nibbutavaṇṇena dissati, akappita-iriyāpathā ca Buddhā Bhagavanto paṇidhisampannāti evampi yathā dissati cakkhumā.

Atha vā Bhagavā visuddhasaddo gatakittisaddasiloko<sup>3</sup> nāgabhavane ca supaṇṇabhavane ca yakkhabhavane ca asurabhavane ca gandhabbabhavane ca mahārājabhavane ca indabhavane ca brahmabhavane ca devabhavane ca, ediso ca tādiso ca tato ca bhiyyoti evampi yathā dissati cakkhumā.

Atha vā Bhagavā dasahi balehi samannāgato catūhi vesārajjehi catūhi paṭisambhidāhi chahi abhiñnāhi chahi Buddhadhammehi, tejena ca balena ca guņena ca vīriyena ca pañnāya ca dissati ñāyati pañnāyati.

<sup>1.</sup> Lohamāsova (Syā)

<sup>2.</sup> Ayam gāthā Sam 1. 79 piṭṭhe dissati.

<sup>3.</sup> Bhaṭakittisaddasiloko (Syā)

Dūre santo pakāsenti, Himavantova pabbato. Asantettha na dissanti, rattim khittā<sup>1</sup> yathā sarāti.

Evampi yathā dissati cakkhumā.

Cakkhumāti \* Bhagavā pañcahi cakkhūhi cakkhumā, maṁsacakkhunāpi cakkhumā, dibbacakkhunāpi cakkhumā, paññācakkhunāpi cakkhumā, Buddhacakkhunāpi cakkhumā, samantacakkhunāpi cakkhumā.

Katham Bhagavā mamsacakkhunāpi cakkhumā, mamsacakkhumhi Bhagavato pañca vannā samvijjanti nīlo ca vanno pītako ca vanno lohitako ca vanno kanho ca vanno odato ca vanno. Akkhilomani ca Bhagavato. Yattha ca akkhilomāni patitthitāni, tam nīlam hoti sunīlam pāsādikam dassaneyyam umāpupphasamānam. Tassa parato pītakam hoti supītakam suvannavannam pāsādikam dassaneyyam kanikārapupphasamānam. Ubhato ca akkhikūtāni Bhagavato lohitakāni honti sulohitakāni pāsādikāni dassaneyyāni indagopakasamānāni. Majjhe kanham hoti sukanham alūkham suddham pāsādikam dassaneyyam addāritthakasamānam. Tassa parato odātam hoti su-odātam setam pandaram pāsādikam dassaneyyam osadhitārakasamānam. Tena Bhagavā pākatikena mamsacakkhunā attabhāvapariyāpannena purimasucaritakammābhinibbattena samantā yojanam passati divā ceva rattinca. Yadāpi caturangasamannāgato andhakāro hoti, sūriyo ca atthangato hoti, kālapakkho ca uposatho hoti, tibbo ca vanasando hoti, mahā ca kālamegho abbhutthito hoti. Evarūpepi caturangasamannagate andhakare samanta yojanam passati, natthi so kutto vā kavātam vā pākāro vā pabbato vā gaccho vā latā vā āvaraņam rūpānam dassanāya. Ekañce tilaphalam nimittam katvā tilavāhe pakkhipeyya. Taññeva tilaphalam uddhareyya. Evam parisuddham Bhagavato pākatikamamsacakkhu. Evam Bhagavā mamsacakkhunāpi cakkhumā.

Katham Bhagavā dibbena cakkhunāpi cakkhumā, Bhagavā dibbena cakkhunā visuddhena atikkantamānusakena satte passati cavamāne upapajjamāne

<sup>1.</sup> Rattikhittā (Sī) Khu 1. 56 piṭṭhe. 
\* Heṭṭhā 275; Khu 8. 173 piṭṭhesupi.

hīne panīte suvanne dubbanne sugate duggate, yathākammūpage satte pajānāti "ime vata bhonto sattā kāyaduccaritena samannāgatā vacīduccaritena samannāgatā manoduccaritena samannāgatā ariyānam upavādakā micchāditthikā micchāditthikammasamādānā, te kāyassa bhedā param maranā apāyam duggatim vinipātam nirayam upapannā. Ime vā pana bhonto sattā kāyasucaritena samannāgatā vacīsucaritena samannāgatā manosucaritena samannāgatā ariyānam anupavādakā sammāditthikā sammāditthikammasamādānā, te kāyassa bhedā param maranā sugatim saggam lokam upapannā"ti. Iti dibbena cakkhunā visuddhena atikkantamānusakena satte passati cavamāne upapajjamāne hīne panīte suvanne dubbanne sugate duggate, yathākammūpage satte pajānāti. Ākaṅkhamāno ca Bhagavā ekampi lokadhātum passeyya, dvepi lokadhātuyo passeyya, tissopi lokadhātuyo passeyya, catassopi lokadhātuyo passeyya, pañcapi lokadhātuyo passeyya, dasapi lokadhātuyo passeyya, vīsampi<sup>1</sup> lokadhātuyo passeyya, timsampi lokadhātuyo passeyya, cattālīsampi lokadhātuyo passeyya, paññāsampi lokadhātuyo passeyya, satampi lokadhātum passeyya, sahassimpi cūlanikam lokadhātum passeyya, dvisahassimpi majjhimikam lokadhātum passeyya, tisahassimpi lokadhātum passeyya, mahāsahassimpi lokadhātum passeyya, yāvatakam pana ākaṅkheyya, tāvatakaṁ passeyya. Evaṁ parisuddhaṁ Bhagavato dibbacakkhu. Evam Bhagavā dibbena cakkhunāpi cakkhumā.

Katham Bhagavā paññācakkhunāpi cakkhumā, Bhagavā mahāpañño puthupañño hāsapañño javanapañño tikkhapañño nibbedhikapañño paññāpabhedakusalo pabhinnañāņo adhigatapaṭisambhido catuvesārajjappatto dasabaladhārī purisāsabho purisasīho purisanāgo purisājañño purisadhorayho anantañāņo anantatejo anantayaso aḍḍho mahaddhano dhanavā netā vinetā anunetā paññāpetā nijjhāpetā pekkhetā pasādetā, so hi Bhagavā anuppannassa maggassa uppādetā, asañjātassa maggassa sañjanetā, anakkhātassa maggassa akkhātā,

maggaññū maggavidū maggakovido, maggānugā ca pana etarahi sāvakā viharanti pacchā samannāgatā.

\* So hi Bhagavā jānam jānāti, passam passati, cakkhubhūto ñāṇabhūto dhammabhūto brahmabhūto vattā pavattā atthasa ninnetā amatassa dātā Dhammassāmī Tathāgato, natthi tassa Bhagavato aññātam adiṭṭham aviditam asacchikatam aphassitam paññāya. Atītam anāgatam paccuppannam upādāya sabbe dhammā sabbākārena Buddhassa Bhagavato ñāṇamukhe āpātham āgacchanti. Yam kiñci neyyam nāma atthi jānitabbam¹ attattho vā parattho vā ubhayattho vā, diṭṭhadhammiko vā attho samparāyiko vā attho, uttāno vā attho gambhīro vā attho, gūļho vā attho paṭicchanno vā attho, neyyo vā attho nīto vā attho, anavajjo vā attho nikkileso vā attho, vodāno vā attho paramattho vā attho, sabbam tam antobuddhañāṇe parivattati.

Atīte Buddhassa Bhagavato appaţihataṁ ñāṇaṁ, anāgate appaţihataṁ ñāṇaṁ, paccuppanne appaţihataṁ ñāṇaṁ, sabbaṁ kāyakammaṁ Buddhassa Bhagavato ñāṇānuparivatti. Sabbaṁ vacīkammaṁ. Sabbaṁ manokammaṁ Buddhassa Bhagavato ñāṇānuparivatti. Yāvatakaṁ neyyaṁ, tāvatakaṁ ñāṇaṁ, Yāvatakaṁ ñāṇaṁ, tāvatakaṁ neyyaṁ. Neyyapariyantikaṁ ñāṇaṁ, ñāṇapariyantikaṁ neyyaṁ. Neyyaṁ atikkamitvā ñāṇaṁ nappavattati, ñāṇaṁ atikkamitvā neyyapatho natthi, aññamaññapariyantaṭṭhāyino te dhammā. Yathā dvinnaṁ samuggapaṭalānaṁ sammāphusitānaṁ heṭṭhimaṁ samuggapaṭalaṁ uparimaṁ nātivattati, uparimaṁ samuggapaṭalaṁ heṭṭhimaṁ nātivattati, aññamaññapariyantaṭṭhāyino. Evamevaṁ Buddhassa Bhagavato neyyañca ñāṇaṁca aññamaññapariyantaṭṭhāyino. Yāvatakaṁ neyyaṁ, tāvatakaṁ ñāṇaṁ. Yāvatakaṁ ñāṇaṁ, tāvatakaṁ neyyaṁ. Neyyapariyantikaṁ ñāṇaṁ, ñāṇapariyantikaṁ neyyaṁ. Neyyaṁ atikkamitvā ñāṇaṁ na pavattati, ñāṇaṁ atikkamitvā neyyapatho natthi, aññamaññapariyantaṭṭhāyino te dhammā.

Sabbadhammesu Buddhassa Bhagavato ñāṇaṁ pavattati sabbe dhammā Buddhassa Bhagavato āvajjanapaṭibaddhā ākaṅkhapaṭibaddhā manasikārapaṭibaddhā cittuppādapaṭibaddhā. Sabbasattesu Buddhassa Bhagavato ñāṇaṁ pavattati, sabbesaṁ

<sup>1.</sup> Atthi dhammam jānitabbam (Ka) 277 pitthe. \* Khu 8. 175; Khu 9. 375 pitthesupi.

sattānam Bhagavā āsayam jānāti, anusayam jānāti, caritam jānāti, adhimuttim jānāti, apparajakkhe mahārajakkhe tikkhindriye mudindriye svākāre dvākāre suviñnāpaye duvinnāpaye bhabbābhabbe satte pajānāti. Sadevako loko samārako sabrahmako sassamaņabrāhmaņī pajā sadevamanussā antobudhadhanāņe parivattati.

Yathā ye keci macchakacchapā antamaso timitimingalam upādāya antomahāsamudde parivattanti. Evamevam sadevako loko samārako sabrahmako sassamaṇabrāhmaṇī pajā sadevamanussā antobuddhañāṇe parivattati. Yathā ye keci pakkhī antamaso garuļham venateyyam upādāya ākāsassa padese parivattanti. Evamevam yepi te Sāriputtasamā paññāya, tepi Buddhañāṇassa padese parivattanti, Buddhañāṇam devamanussānam paññam pharitvā abhibhavitvā tiṭṭhati. Yepi te khattiyapaṇḍitā brāhmaṇapaṇḍitā gahapatipaṇḍitā samaṇapaṇḍitānipuṇā kataparappavādā vālavedhirūpā vobhindantā maññe caranti paññāgatena diṭṭhigatāni. Te pañhe abhisaṅkharitvā abhisaṅkharitvā Tathāgatam upasaṅkamitvā pucchanti gūḍhāni ca paṭicchannāni ca, kathitā visajjitāva te pañhā Bhagavatā honti niddiṭṭhakāraṇā. Upakkhittakā ca te Bhagavato sampajjanti, atha kho Bhagavāva tattha atirocati yadidam paññāyāti. Evam Bhagavā paññācakkhunāpi cakkhumā.

Katham Bhagavā Buddhacakkhunāpi cakkhumā, Bhagavā Buddhacakkhunā lokam volokento¹ addasa satte apparajakkhe mahārajakkhe tikkhindriye mudindriye svākāre dvākāre suviññāpaye duviññāpaye, appekacce paralokavajjabhayadassāvino viharante appekacce naparalokavajjabhayadassāvino viharante, seyyathāpi nāma uppaliniyam vā paduminiyam vā puṇḍarīkiniyam vā appekaccāni uppalāni vā padumāni vā puṇṇarīkāni vā udake jātāni udake samvaḍḍhāni udakānuggatāni antonimuggaposīni, appekaccāni uppalāni vā padumāni vā puṇḍarīkāni vā udake jātāni udake samvaḍḍhāni samodakam ṭhitāni, appekaccāni uppalāni vā padumāni vā puṇḍarīkāni vā udake jātāni udake samvaḍḍhāni udakam accuggamma tiṭṭhanti

anupalittāni udakena. Evamevam Bhagavā Buddhacakhunā lokam volokento addasa satte apparajakhe mahārajakhe tikkhindriye mudindriye svākāre dvākāre suviññāpaye duviññāpaye, appekacce paralokavajjabhayadassāvino viharante, appekacce naparalokavajjabhayadassāvino viharante, jānāti Bhagavā "ayam puggalo rāgacarito, ayam dosacarito, ayam mohacarito, ayam vitakkacarito, ayam saddhācarito, ayam ñāṇacarito"ti. Rāgacaritassa Bhagavā puggalassa asubhakatham katheti, dosacaritassa Bhagavā puggalassa mettābhāvanam ācikkhati, mohacaritassa Bhagavā puggalassa uddese paripucchāya kālena dhammassavane kālena dhammasākacchāya garusamvāse niveseti, vitakkacaritassa Bhagavā puggalassa ānāpānassatim ācikkhati, saddhācaritassa Bhagavā puggalassa pasādanīyam nimittam ācikkhati Buddhasubodhim dhammasudhammatam samghasuppaṭipattim sīlāni ca attano, ñāṇacaritassa Bhagavā puggalassa vipassanānimittam ācikkhati aniccākāram dukkhākāram anattākāram.

\* "Sele yathā pabbatamuddhaniṭṭhito, Yathāpi passe janatam samantato. Tathūpamam dhammamayam sumedha, Pāsādamāruyha samantacakkhu. Sokāvatiṇṇam janatamapetasoko, Avekkhassu jātijarābhibhūtan"ti.

Evam Bhagavā Buddhacakkhunāpi cakkhumā.

Katham Bhagavā samantacakkhunāpi cakkhumā, samantacakkhu vuccati sabbaññutañāṇam. Bhagavā sabbaññūtañāṇena upeto samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato.

+ "Na tassa adiṭṭḥamidhatthi kiñci,
Atho aviññātamajānitabbam.
Sabbam abhiññāsi yadatthi neyyam,
Tathāgato tena samantacakkhū"ti.

Evam Bhagavā samantacakkhunāpi cakkhumāti yathā dissati cakkhumā.

<sup>\*</sup> Dī 2. 33; Ma 1. 225; Ma 2. 292; Sam 1. 139; Khu 8. 177pitthesupi.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Khu 8. 93, 178; Khu 9. 127, 227 piţthesupi.

Sabbam tamam vinodetvāti sabbam rāgatamam dosatamam mohatamam mānatamam diṭṭhitamam kilesatamam duccaritatamam andhakaraṇam acakkhukaraṇam aññāṇakaraṇam paññānirodhikam vighātapakkhikam anibbānasamvattanikam nuditvā panuditvā jahitvā pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvāti sabbam tamam vinodetvā.

Ekova ratimajjhagāti ekoti Bhagavā pabbajjāsankhātena eko, adutiyaṭṭhena eko, taṇhāya pahānaṭṭhena eko, ekantavītarāgoti eko, ekantavītadosoti eko, ekantavītamohoti eko, ekantanikkilesoti eko, ekāyanamaggam gatoti eko, anuttaram sammāsambodhim abhisambuddhoti eko.

Katham Bhagavā pabbajjāsankhātena eko, Bhagavā daharova samāno susu kāļakeso bhadrena¹ yobbanena samannāgato paṭhamena vayasā akāmakānam mātāpitūnam assumukhānam rudantānam vilapantānam nātisamgham pahāya sabbam gharāvāsapalibodham chinditvā puttadārapalibodham chinditvā nātipalibodham chinditvā mittāmaccapalibodham chinditvā sannidhipalibodham chinditvā kesamassum ohāretvā kāsāyāni vatthāni acchādetvā agārasmā anagāriyam pabbajitvā akincanabhāvam upagantvā eko carati viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpeti. Evam Bhagavā pabbajjāsankhātena eko.

Katham Bhagavā adutiyaṭṭhena eko, so evam pabbajito samāno eko araññavanapatthāni pantāni senāsanāni paṭisevati appasaddāni appanigghosāni vijanavātāni manussarāhasseyyakāni paṭisallānasāruppāni. So eko carati, eko gacchati, eko tiṭṭhati, eko nisīdati, eko seyyam kappeti, eko gāmam piṇḍāya pavisati, eko paṭikkamati, eko raho nisīdati, eko cankamam adhiṭṭhāti, eko carati viharati iriyati vattati pāleti yapeti yāpeti. Evam Bhagavā adutiyaṭṭhena eko.

Katham Bhagavā tanhāya pahānaṭṭhena eko, so evam eko adutiyo appamatto ātāpī pahitatto viharanto najjā

Nerañjarāya tīre Bodhirukkhamūle mahāpadhānam padahanto māram sasenam kanham namucim pamattabandhum vidhamitvā tanhājālinim visaritam visattikam pajahasi vinodesi byantim akāsi anabhāvam gamesi.

"Taṇhādutiyo puriso, dīghamaddhānasaṁsaraṁ. Itthabhāvaññathābhāvaṁ¹, saṁsāraṁ nātivattati.

Etamādīnavam ñatvā, taņham dukkhassa sambhavam. Vītatanho anādāno, sato bhikkhu paribbaje''ti.

Evam Bhagavā tanhāya pahānatthena eko.

Katham Bhagavā ekantavītarāgoti eko, rāgassa pahīnattā ekantavītarāgoti eko, dosassa pahīnattā ekantavītadosoti eko, mohassa pahīnattā ekantavītamohoti eko, kilesānam pahīnattā ekantanikkilesoti eko.

Katham Bhagavā ekāyanamaggam gatoti eko, ekāyanamaggo vuccati cattāro satipaṭṭhānā cattāro sammappadhānā cattāro iddhipādā pañcindriyāni pañca balāni satta bojjhangā ariyo aṭṭhangiko maggo.

 \* "Ekāyanam jātikhayantadassī, Maggam pajānāti hitānukampī. Etena maggena tarimsu² pubbe, Tarissanti ye ca taranti oghan"ti.

Evam Bhagavā ekāyanamaggam gatoti eko.

Katham Bhagavā eko anuttaram sammāsambodhim abhisambuddhoti eko, **bodhi** vuccati catūsu maggesu ñāṇam, paññindriyam paññābalam dhammavicayasambojjhango vīmamsā vipassanā sammādiṭṭhi. Bhagavā tena bodhiñāṇena "sabbe saṅkhārā aniccā"ti bujjhi, "sabbe saṅkhārā dukkhā"ti bujjhi, "sabbe dhammā anattā"ti bujjhi, "avijjāpaccayā saṅkhārā"ti bujjhi -pa- "jātipaccayā jarāmaraṇan"ti bujjhi. "Avijjānirodhā saṅkhāranirodho"ti bujjhi -pa- "jātinirodhā jarāmaraṇanirodho"ti bujjhi, "Idam dukkhan"ti bujjhi, "ayam dukkhasamudayo"ti bujjhi, "ayam dukkhanirodho"ti bujjhi, "ayam

<sup>1.</sup> Ittham bhāvaññāthābhāvam (Ka) Khu 1. 201, 268; Am 1. 316; Khu 8. 211 pitthādīsu.

dukkhanirodhagāminī paṭipadā"ti bujjhi, "ime āsavā"ti bujjhi -pa- "ayam āsavanirodhagāminī paṭipadā"ti bujjhi, "ime dhammā pariññeyyā"ti bujjhi, pahātabbāti. Bhāvetabbāti. Sacchikātabbāti bujjhi. Channam phassāyatanānam samudayañca atthaṅgamañca assādañca ādīnavañca nissaraṇañca bujjhi, pañcannam upādānakkhandhānam samudayañca atthaṅgamañca assādañca ādīnavañca nissaraṇañca bujjhi, catunnam mahābhūtānam samudayañca atthaṅgamañca assādañca ādīnavañca nissaraṇañca bujjhi, "yam kiñci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhamman"ti bujjhi.

Atha vā yam kiñci bujjhitabbam anubujjhitabbam paṭibujjhitabbam sambujjhitabbam adhigantabbam phassitabbam sacchikātabbam, sabbam tam tena bodhiñānena bujjhi anubujjhi paṭibujjhi sambujjhi sammābujjhi adhigacchi phassesi sacchākāsi. Evam Bhagavā eko anuttaram sammāsambodhim abhisambuddhoti eko.

Ratimajjhagāti ratinti nekkhammaratim vivekaratim upasamaratim sambodhiratim ajjhagā samajjhagā adhigacchi phassesi sacchākāsīti ekova ratimajjhagā. Tenāha thero Sāriputto—

Sadevakassa lokassa, yathā dissati cakkhumā. Sabbam tamam vinodetvā, ekova ratimajjhagāti.

## 192. \* Tam Buddham asitam tādim, akuham ganimāgatam. Bahūnamidha baddhānam, atthi pañhena āgamam.

Taṁ Buddhaṁ asitaṁ tādinti Buddhoti yo so Bhagavā sayambhū anācariyako pubbe ananussutesu dhammesu sāmaṁ saccāni abhisambujjhi, tattha ca sabbañňutaṁ pāpuṇi¹ balesu ca vasībhāvaṁ, Buddhoti kenaṭṭhena Buddho, bujjhitā saccānīti Buddho, bodhetā pajāyāti Buddho, sabbañňutāya Buddho, sabbadassāvitāya Buddho, anañňaneyyatāya Buddho, visavitāya Buddho, khīṇāsavasaṅkhātena Buddho, nirupalepasaṅkhātena² Buddho, ekantavītarāgoti Buddho, ekantavītadosoti Buddho, ekantavītamohoti Buddho, ekantanikkilesoti Buddho, ekāyanamaggaṁ gatoti Buddho, eko anuttaraṁ sammāsambodhiṁ abhisambuddhoti Buddho, abuddhivihatattā buddhipaṭilābhattā Buddho. Buddhoti netaṁ nāmaṁ mātarā kataṁ, na pitarā kataṁ, na bhātarā kataṁ, na bhaginiyā kataṁ, na mittāmaccehi kataṁ, na

<sup>\*</sup> Khu 1. 426 pitthepi.

<sup>1.</sup> Patto (Syā)

<sup>2.</sup> Nirupakkilesasankhātena (bahūsu) Khu 8. 197; Khu 9. 172 pitthesupi.

ñātisālohitehi katam, na samaṇabrāhmaṇehi katam, na devatāhi katam, vimokkhantikametam Buddhānam Bhagavantānam bodhiyā mūle saha sabbaññutañāṇassa paṭilābhā sacchikā paññatti yadidam Buddhoti tam Buddham. . **Asitan**ti dve nissayā taṇhānissayo ca diṭṭhinissayo ca. Katamo taṇhānissayo, yāva taṇhāsaṅkhātena sīmakatam odhikatam¹ pariyantakatam pariggahitam mamāyitam, idam mama, etam mama, ettakam mama, ettāvatā mama, mama rūpā saddā gandhā rasā phoṭṭhabbā, attharaṇā pāvuraṇā dāsidāsā ajeļakā kukkuṭasūkarā hatthigavāssavaļavā khettam vatthum hiraññam suvaṇṇam gāmanigamarājadhāniyo raṭṭhañca janapado ca koso ca koṭṭhāgārañca, kevalampi mahāpathavim taṇhāvasena mamāyati, yāvatā aṭṭhasatam taṇhāvicaritam, ayam taṇhānissayo.

Katamo diṭṭhinissayo, vīsativatthukā sakkāyadiṭṭhi, dasavatthukā micchādiṭṭhi, dasavatthukā antaggāhikā diṭṭhi. Yā evarūpā diṭṭhi diṭṭhigataṁ diṭṭhigahanaṁ diṭṭhikantāro diṭṭhivisukāyikaṁ diṭṭhivipphanditaṁ diṭṭhisaññojanaṁ gāho paṭiggāho abhiniveso parāmāso kummaggo micchāpatho micchattaṁ titthāyatanaṁ vipariyesaggāho viparītaggāho vipallāsaggāho micchāgāho ayāthāvakasmiṁ yāthāvakanti gāho yāvatā dvāsaṭṭhi diṭṭhigatāni, ayaṁ diṭṭhinissayo.

Buddhassa Bhagavato taṇhānissayo pahīno, diṭṭhinissayo paṭinissaṭṭho, taṇhānissayassa pahīnattā, diṭṭhinissayassa paṭinissaṭṭhattā Bhagavā cakkhuṁ asito, sotaṁ. Ghānaṁ. Jivhaṁ. Kāyaṁ. Manaṁ asito. Rūpe. Sadde. Gandhe. Rase. Phoṭṭhabbe. Kulaṁ. Gaṇaṁ. Āvāsaṁ. Lābhaṁ. Yasaṁ. Pasaṁsaṁ. Sukhaṁ. Cīvaraṁ. Piṇḍapātaṁ. Senāsanaṁ. Gilānapaccayabhesajjaparikkhāraṁ. Kāmadhātuṁ. Rūpadhātuṁ. Arūpadhātuṁ. Kāmabhavaṁ. Rūpabhavaṁ. Arūpabhavaṁ. Saññābhavaṁ. Asaññābhavaṁ. Nevasaññānāsaññābhavaṁ. Ekavokārabhavaṁ. Catuvokārabhavaṁ. Pañcavokārabhavaṁ. Atītaṁ. Anāgataṁ. Paccuppannaṁ. Diṭṭhasutamutaviññātabbe dhamme asito anissito anallīno anupagato anajjhosito anadhimutto nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharatīti taṁ Buddhaṁ asitaṁ.

**Tādin**ti Bhagavā pañcahākārehi tādī, iṭṭhāniṭṭhe tādī, cattāvīti tādī, tiṇṇāvīti tādī, muttāvīti tādī, taṁ niddesā tādī.

Katham Bhagavā iṭṭhāniṭṭhe tādī, Bhagavā lābhepi tādī, alābhepi tādī, yasepi tādī, ayasepi tādī, pasamsāyapi tādī, nindāyapi tādī, sukhepi tādī, dukkhepi tādī, ekacce bāham gandhena limpeyyum, ekacce bāham vāsiyā taccheyyum, amukasmim natthi rāgo, amukasmim natthi paṭigham, anunayapaṭighavippahīno ugghātinigghātivītivatto anurodhavirodham samatikanto, evam Bhagavā iṭṭhāniṭṭhe tādī.

Katham Bhagavā cattāvīti tādī, Bhagavato¹ rāgo catto vanto mutto pahīno paṭinissaṭṭho. Doso. Moho. Kodho. Upanāho. Makkho. Paļāso. Issā. Macchariyam. Māyā. Sāṭheyyam. Thambho. Sārambho. Māno. Atimāno. Mado. Pamādo. Sabbe kilesā. Sabbe duccaritā. Sabbe darathā. Sabbe pariļāhā. Sabbe santāpā. Sabbākusalābhisankhārā cattā vantā muttā pahīnā paṭinissaṭṭhā. Evam Bhagavā cattāvīti tādī.

Katham Bhagavā tiṇṇāvīti tādī, Bhagavā kāmogham tiṇṇo, bhavogham tiṇṇo, diṭṭhogham tiṇṇo, avijjogham tiṇṇo, sabbam samsārapatham tiṇṇo uttiṇṇo nittiṇṇo atikkanto samatikkanto vītivatto, so vuṭṭhavāso ciṇṇacaraṇo gataddho gatadiso gatakoṭiyo pālitabrahmacariyo uttamadiṭṭhippatto bhāvitamaggo pahīnakileso paṭividdhākuppo sacchikatanirodho dukkham tassa pariññātam, samudayo pahīno, maggo bhāvito, nirodho sacchikato, abhiññeyyam abhiññātam, pariññeyyam pariññātam, pahātabbam pahīnam, bhāvetabbam bhāvitam, sacchikātabbam sacchikatam, so ukkhittapaligho² samkiṇṇaparikkho abbūṭhesiko niraggaļo ariyo pannaddhajo pannabhāro visaññutto pañcaṅgavippahīno chaṭaṅgasamannāgato ekārakkho caturāpasseno paṇunna paccekasacco samavayasaṭṭhesano anāvilasaṅkappo passaddhakāyasaṅkhāro suvimuttacitto suvimuttapañño kevalī vusitavā uttamapuriso paramapuriso paramapattippatto, so nevācinati, nāpacinati, apacinitvā

<sup>1.</sup> Bhagavatā (Sī, Ka)

thito, neva pajahati, na upādiyati, pajahitvā thito, neva samsibbati, na usineti, visinetvā thito, neva vidhūpeti na sandhūpeti vidhūpetvā thito, asekhena sīlakkhandhena samannāgatattā thito, asekhena samannāgatattā thito, asekhena paññākkhandhena samannāgatattā thito, asekhena vimuttikkhandhena samannāgatattā thito, asekhena vimuttinānadassanakkhandhena samannāgatattā thito, saccam sampatipādiyitvā thito, ejam samatikkamitvā thito, kilesaggim pariyādiyitvā thito, aparigamanatāya thito, kaṭam samādāya thito, muttipaṭisevanatāya thito, mettāya pārisuddhiyā thito, karuṇāya pārisuddhiyā thito, muditāya pārisuddhiyā thito, upekkhāya pārisuddhiyā thito, accantapārisuddhiyā thito, atammayatāya pārisuddhiyā thito, vimuttattā thito, santusitattā thito, khandhapariyante thito, dhātupariyante thito, āyatanapariyante thito, gatipariyante thito, upapattipariyante thito, paṭisandhipariyante thito, bhavapariyante thito, samsārapariyante thito, vaṭṭapariyante thito, antime bhave thito, antime samussaye thito, antimadehadharo Bhagavā—

Tassāyam pacchimako bhavo, carimoyam samussayo. Jātimaranasamsāro, natthi tassa punabbhavoti.

Evam Bhagavā tinnāvīti tādī.

Katham Bhagavā muttāvīti tādī, Bhagavato rāgā cittam muttam vimuttam suvimuttam, dosā cittam. Mohā cittam. Kodhā. Upanāhā. Makkhā. Paļāsā. Issāya. Macchariyā. Māyāya. Sāṭheyyā. Thambhā. Sārambhā. Mānā. Atimānā. Madā. Pamādā. Sabbakilesehi. Sabbaduccaritehi. Sabbadarathehi. Sabbapariļāhehi. Sabbasantāpehi. Sabbākusalābhisankhārehi cittam muttham vimuttam suvimuttam, evam Bhagavā muttāvīti tādī.

Katham Bhagavā tamniddesā tādī, Bhagavā sīle sati sīlavāti tamniddesā tādī, saddhāya sati saddhoti tamniddesā tādī, vīriye sati vīriyavāti tamniddesā tādī, satiyā sati satimāti tamniddessā tādī, samādhismim sati samāhitoti tamniddesā tādī, paññāya sati paññavāti tamniddesā tādī, vijjāya sati tevijjoti tamniddesā tādī,

abhiññāya sati chaļabhiññoti tamniddesā tādī, dasabale sati dasabaloti tamniddesā tādī, evam Bhagavā tamniddesā tādīti tam Buddham asitam tādim.

Akuham ganimāgatanti akuhoti tīni kuhanavatthūni paccayapatisevanasankhātam kuhanavatthu, iriyāpathasankhātam kuhanavatthu, sāmantajappanasankhātam kuhanavatthu.

Katamam paccayapatisevanasankhātam kuhanavatthu, idha gahapatikā bhikkhum nimantenti cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārehi, so pāpiccho icchāpakato atthiko<sup>1</sup> cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānam bhiyyokamyatam upādāya cīvaram paccakkhāti, pindapātam paccakkhāti, senāsanam paccakkhāti, gilānapaccayabhesajjaparikkhāram paccakkhāti. So evamāha "kim samanassa mahagghena cīvarena, etam sāruppam, yam samano susānā vā sankārakūtā vā pāpanikā vā nantakāni uccinitvā sanghātim karitvā dhāreyya. Kim samanassa mahagghena pindapātena, etam sāruppam, yam samano uñchācariyāya pindiyālopena jivitam kappeyya. Kim samanassa mahagghena senāsanena, etam sāruppam, yam samano rukkhamūliko vā assa sosāniko vā abbhokāsiko vā. Kim samanassa mahagghena gilānapaccayabhesajjaparikkhārena, etam sāruppam, yam samano pūtimuttena haritakīkhandena osadham kareyyā"ti, tadupādāya lūkham cīvaram dhāreti, lūkham pindapātam paribhuñjati, lūkham senāsanam patisevati, lūkham gilānapaccayabhesajjaparikkhāram patisevati. Tamenam gahapatikā evam jānanti "ayam samano appiecho santuttho pavivitto asamsattho āraddhavīriyo dhutavādo"ti bhiyyo bhiyyo nimantenti cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārehi, so evamāha "tinnam sammukhībhāvā saddho kulaputto bahum puññam pasavati, saddhāya sammukhībhāvā saddho kulaputto bahum puññam pasavati, deyyadhammassa sammukhībhāvā saddho kulaputto bahum puññam pasavati, dakkhineyyānam sammukhībhāvā saddho kulaputto bahum puññam pasavati. Tumhākañcevāyam saddhā atthi, deyyadhammo ca samvijjati, ahañca patiggāhako. Sace aham na

<sup>1.</sup> Atittiko (Sī), itthiko (Syā), hetthā 172 pitthe pāthanānattam natthi.

paṭiggahessāmi, evaṁ tumhe puññena paribāhirā¹ bhavissatha, na mayhaṁ iminā attho, api ca tumhākaṁyeva anukampāya paṭiggaṇhāmī''ti, tadupādāya bahumpi cīvaraṁ paṭiggaṇhāti², bahumpi piṇḍapātaṁ paṭiggaṇhāti, bahumpi senāsanaṁ paṭiggaṇhāti, bahumpi gilānapaccayabhesajjaparikkhāraṁ paṭiggaṇhāti. Yā evarūpā bhākuṭikā bhākuṭiyaṁ kuhanā kuhāyanā kuhitattaṁ, idaṁ paccayapatisevanasaṅkhātaṁ kuhanavatthu.

Katamam iriyāpathasankhātam kuhanavatthu, idhekacco pāpiccho icchāpakato sambhāvanādhippāyo "evam mam jano sambhāvessatī"ti gamanam saṇṭhapeti, ṭhānam saṇṭhapeti, nisajjam saṇṭhapeti, sayanam saṇṭhapeti, paṇidhāya gacchati, paṇidhāya tiṭṭhati, paṇidhāya nisīdati, paṇidhāya seyyam kappeti, samāhito viya gacchati, samāhito viya tiṭṭhati, samāhito viya nisīdati, samāhito viya seyyam kappeti, āpāthakajjhāyīva hoti. Yā evarūpā iriyāpathassa āṭhapanā ṭhapanā saṇṭhapanā bhākuṭikā bhākuṭiyam kuhanā kuhāyanā kuhitattam, idam iriyāpathasankhātam kuhanavatthu.

Katamam sāmantajappanasankhātam kuhanavatthu, idhekacco pāpiccho icchāpakato sambhāvanādhippāyo "evam mam jano sambhāvessatī"ti ariyadhammasannissitam vācam bhāsati "yo evarūpam cīvaram dhāreti, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati, "yo evarūpam pattam dhāreti. Lohathālakam dhāreti. Dhammakaraṇam³ dhāreti. Parissāvanam dhāreti. Kuncikam dhāreti. Upāhanam dhāreti. Kāyabandhanam dhāreti. Āyogam dhāreti, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati, "yassa evarūpo upajjhāyo, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati, "yassa evarūpo ācariyo. Evarūpā samānupajjhāyakā. Samānācariyakā. Mittā. Sandiṭṭhā. Sambhattā. Sahāyā, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati, "yo evarūpe vihāre vasati, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati, "yo evarūpe vihāre vasati. Pāsāde vasati. Hammiye vasati. Guhāyam vasati. Leṇe vasati. Kuṭiyā vasati. Kūṭāgāre vasati. Atte vasati. Māle vasati. Uddande vasati. Upatthānasālāyam vasati.

<sup>1.</sup> Paṭibāhirā (Ka)

<sup>2.</sup> Paṭigaṇhati (Sī)

<sup>3.</sup> Dhammakarakam (Sī, Syā) abhidhānappadīpikābhinavanissayam oloketabbam.

Maṇḍape vasati. Rukkhamūle vasati, so samaņo mahesakkho"ti bhaṇati.

Atha vā korajikakorajiko bhākuṭikabhākuṭiko kuhakakuhako lapakalapako mukhasambhāvito ayam samaṇo imāsam evarūpānam vihārasamāpattīnam lābhīti tādisam gambhīram gūļham nipuṇam paṭicchannam lokuttaram suññatāpaṭisaññuttam katham katheti. Yā evarūpā bhākuṭikā bhākuṭiyam kuhanā kuhāyanā kuhitattam, idam sāmantajappanasankhātam kuhanavatthu. Buddhassa Bhagavato imāni tīṇi kuhanavatthūni pahīnāni samucchinnāni vūpasantāni paṭipassaddhāni abhabbuppattikāni ñānagginā daddhāni. Tasmā Buddho akuhoti akuham.

Gaṇimāgatanti gaṇīti gaṇī Bhagavā, gaṇācariyoti gaṇī, gaṇassa satthāti gaṇī, gaṇaṁ pariharatīti gaṇī, gaṇaṁ ovadatīti gaṇī, gaṇaṁ anusāsatīti gaṇī, visārado gaṇaṁ upasaṅkamatīti gaṇī, gaṇaʾssa sussūsati sotaṁ odahati aññā cittaṁ upaṭṭhapetīti gaṇī, gaṇaṁ akusalā vuṭṭhāpetvā kusale patiṭṭhāpetīti gaṇī, bhikkhugaṇassa gaṇī, bhikkhunīgaṇassa gaṇī, upāsakagaṇassa gaṇī, upāsikāgaṇassa gaṇī, rājagaṇassa gaṇī, khattiyagaṇassa gaṇī, brāhmaṇagaṇassa gaṇī, vessagaṇassa gaṇī, suddagaṇassa gaṇī, brahmagaṇassa gaṇī, devagaṇassa gaṇī, saṅghiṁ¹ gaṇiṁ gaṇācariyaṁ. Āgatanti upagataṁ samupagataṁ samupapannaṁ² Saṅkassanagaranti akuhaṁ gaṇimāgataṁ.

Bahūnamidha baddhānanti bahūnam khattinam brāhmaṇānam Vessānam Suddānam gahaṭṭhānam pabbajitānam devānam manussānam. Baddhānanti baddhānam baddhacarānam paricārakānam sissānanti bahūnamidha baddhānam.

Atthi pañhena āgamanti \* pañhena atthiko āgatomhi,³ pañhaṁ pucchitukāmo āgatomhi, pañhaṁ sotukāmo āgatomhīti evampi atthi pañhena āgamaṁ. . Atha vā pañhatthikānaṁ pañhaṁ pucchitukāmānaṁ pañhaṁ sotukāmānaṁ āgamanaṁ abhikkamanaṁ upasaṅkamanaṁ payirupāsanaṁ⁴ siyā atthīti evampi atthi pañhena āgamaṁ. . Atha vā pañhāgamo tuyhaṁ atthi,

<sup>1.</sup> Samghaganassa ganī (Sī)

<sup>2.</sup> Sampattam (bahūsu)

<sup>3.</sup> Atthikāmha āgatā (Sī, Ka) evamīdisesu dvīsu padesupi bahuvacanena.

<sup>4.</sup> Payirupāsanā (Syā, Ka)

<sup>\*</sup> Khu 8. 48 pitthepi.

tvampipahu<sup>1</sup>, tvamasi alamattho mayā pucchitam kathetum visajjetum. Vahassetam bhāranti evampi atthi pañhena āgamam. Tenāha thero Sāriputto—

Tam Buddham asitam tādim, akuham ganimāgatam. Bahūnamidha baddhānam, atthi pañhena āgamanti.

## 193. \* Bhikkhuno vijigucchato, bhajato rittamāsanam. Rukkhamūlam susānam vā, pabbatānam guhāsu vā.

Bhikkhuno vijigucchatoti bhikkhunoti puthujjanakalyānassa vā bhikkhuno sekkhassa vā bhikkhuno. Vijigucchatoti jātiyā vijigucchato, jarāya. Byādhinā. Maranena. Sokehi. Paridevehi. Dukkhehi. Domanassehi. Upāyāsehi vijigucchato, nerayikena dukkhena. Tiracchānayonikena dukkhena. Pettivisayikena dukkhena. Mānusikena<sup>2</sup> dukkhena. Gabbhokkantimūlakena dukkhena. Gabbhaṭṭhitimūlakena dukkhena. Gabbhavutthānamūlakena dukkhena. Jātassūpanibandhakena dukkhena. Jātassa parādheyyakena dukkhena. Attūpakkamena dukkhena. Parūpakkamena dukkhena. Dukkhadukkhena. Sankhāradukkhena. Vipariņāmadukkhena. Cakkhurogena dukkhena. Sotarogena dukkhena. Ghānarogena dukkhena. Jivhārogena dukkhena. Kāyarogena dukkhena. Sīlarogena dukkhena. Kannarogena dukkhena. Mukharogena dukkhena. Dantarogena dukkhena. Kāsena. Sāsena. Pināsena. Dāhena. Jarena. Kucchirogena. Mucchāya. Pakkhandikāya. Sūlāya. Visūcikāya. Kutthena. Gandena. Kilāsena. Sosena. Apamārena. Dadduyā kanduyā. Kacchuyā. Rakhasāya. Vitacchikāya. Lohitena. Pittena. Madhumehena. Amsāya. Pilakāya. Bhagandalāya. Pittasamutthānena ābādhena. Semhasamutthānena ābādhena. Vātasamutthānena ābādhena. Sannipātikena ābādhena. Utuparināmajena ābādhena. Visamaparihārajena ābādhena. Opakkamikena ābādhena. Kammavipākajena ābādhena. Sītena. Unhena. Jighacchāya. Pipāsāya. Uccārena. Passāvena. Damsamakasavātātapasarīsapasamphassena dukkhena. Matumaranena dukkhena. Pitumaranena dukkhena. Bhātumaraņena. Bhaginimaraņena.

<sup>1.</sup> Imāni tīṇi padāni natthi Syā-potthake.

<sup>2.</sup> Mānusakena (Sī, Syā) 319 piṭṭhe.

<sup>\*</sup> Khu 1. 426 pitthepi.

Puttamaranena. Dhītumaranena. Ñātibyasanena. Bhogabyasanena. Rogabyasanena. Sīlabyasanena. Ditthibyasanena dukkhena vijigucchato attīyato harāyato jigucchatoti bhikkhuno vijigucchato.

Bhajato rittamāsananti āsanam vuccati yattha nisīdati. Mañco pītham bhisi tattikā cammakhando tinasanthāro pannasanthāro palālasanthāro<sup>1</sup>, tam āsanam asappāyarūpadassanena rittam vivittam pavivittam, asappāyasaddassavanena rittam vivittam pavivittam, asappāyehi pañcahi kāmagunehi rittam vivittam pavivittam, tam pavivittam āsanam bhajato sambhajato sevato nisevato samsevato patisevatoti bhajato rittamāsanam.

**Rukkhamūlam susānam vā**ti rukkhamūlam va rukkhamūlam. susānamyeva susānanti rukkhamūlam susānam vā. Pabbatānam guhāsu vāti pabbatāyeva pabbatā, kandarāyeva kandarā, giriguhāyeva giriguhā, pabbatantarikāyo vuccanti pabbatapabbhārāti pabbatānam guhāsu vā. Tenāha thero Sāriputto—

> Bhikkhuno vijigucchato, bhajato rittamāsanam. Rukkhamūlam susānam vā, pabbatānam guhāsu vāti.

194. \* Uccāvacesu sayanesu, kivanto<sup>2</sup> tattha bheravā. Ye hi bhikkhu na vedheyya, nigghose sayanāsane.

Uccāvacesu sayanesūti uccāvacesūti uccāvacesu hīnappanītesu chekapāpakesu. **Sayanam** vuccati senāsanam vihāro addhayogo pāsādo hammiyam guhāti uccāvacesu sayanesu. Kivanto tatthabheravāti kivantoti kivanto<sup>3</sup> kūjanto nadanto saddam karonto. Atha vā **kivanto**ti kati kittakā kīvatakā kīvabahukā te. Bheravāti sīhā byagghā dīpī acchā taracchā kokā mahimsā hatthī ahī vicchikā satapadī corā vā assu mānavā vā katakammā vā akatakammā vāti kivanto tattha bheravā.

Ye hi bhikkhu na vedheyyāti ye hīti bherave passitvā vā suņitvā vā na vedheyya nappavedheyya na sampavedheyya na taseyya na

<sup>1.</sup> Palāsasanthāro (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Gīvanto (Syā) Moggallānabyākaranam oloketabbam.

<sup>3.</sup> Kuvanto (Sī), gīvanto (Syā) \* Khu 1. 426 pitthepi.

uttaseyya na parittaseyya na bhāyeyya na santāsam āpajjeyya, abhīrū assa acchambhī anutrāsī apalāyī, pahīnabhayabheravo vigatalomahamso vihareyyāti ye hi bhikkhu na vedheyya.

**Nigghose sayanāsane**ti appasadde appanigghose vijanavāte manussarāhasseyyake paṭisallānasāruppe senāsaneti nigghose sayanāsane. Tenāha thero Sāriputto—

Uccāvacesu sayanesu, kivanto tattha bheravā. Ye hi bhikkhu na vedheyya, nigghose sayanāsaneti.

195. Kati parissāyā loke, gacchato agatam disam. Ye bhikkhu abhisambhave, pantamhi sayanāsane.

Kati parissayā loketi katīti kati kittakā kīvatakā kīvabahukā. Parissayāti dve parissayā pākaṭaparissayā ca paṭicchannaparissayā ca. Katame pākaṭaparissayā, sīhā byagghā dīpī acchā taracchā kokā mahimsā hatthī ahī vicchikā satapadī corā vā assu mānavā vā katakammā vā akatakammā vā, cakkhurogo sotarogo ghānarogo jivhārogo kāyarogo sīsarogo kaṇṇarogo mukharogo dantarogo kāso sāso pināso ḍāho jaro kucchirogo mucchā pakkhandikā sūlā visūcikā kuṭṭhaṁ gaṇḍo kilāso soso apamāro daddu kaṇḍu kacchu rakhasā vitacchikā lohitaṁ pittaṁ madhumeho aṁsā piṭakā bhagandalā pittasamuṭṭhānā ābādhā -pa- sītaṁ uṇhaṁ jighacchā pipāsā uccāro passāvo ḍaṁsamakasavātātapasarīsapasamphassā, ime vuccanti pākaṭaparissayā.

Katame paţicchannaparissayā, kāyaduccaritam vacīduccaritam manoduccaritam kāmacchandanīvaraṇam byāpādanīvaraṇam thinamiddhanīvaraṇam uddhaccakukkuccanīvaraṇam vicikicchānīvaraṇam rāgo doso moho kodho upanāho makkho paṭāso issā macchariyam māyā sāṭheyyam thambho sārambho māno atimāno mado pamādo sabbe kilesā sabbe duccaritā sabbe darathā sabbe pariṭāhā sabbe santāpā sabbākusalābhisankhārā, ime vuccanti paṭicchannaparissayā.

**Parissayā**ti kenaṭṭhena parissayā, parisahantīti parissayā, parihānāya saṁvattantīti parissayā, tatrāsayāti parissayā.

Katham parisahantīti parissayā, te parissayā tam puggalam sahanti parisahanti abhibhavanti ajjhottharanti pariyādiyanti maddanti. Evam parisahantīti parissayā.

Katham parihānāya samvattantīti parissayā, te parissayā kusalānam dhammānam antarāyāya parihānāya samvattanti. Katamesam kusalānam dhammānam, sammāpaṭipadāya anulomapaṭipadāya apaccanīkapaṭipadāya aviruddhapaṭipadāya anvatthapaṭipadāya dhammānudhammapaṭipadāya sīlesu paripūrakāritāya indriyesu guttadvāratāya bhojane mattañnutāya jāgariyānuyogassa satisampajañnassa catunnam satipaṭṭhānānam bhāvanānuyogassa catunnam sammappadhānānam catunnam iddhipādānam pancannam indriyānam pancannam balānam sattannam bojjhangānam ariyassa aṭṭhangikassa maggassa bhāvanānuyogassa, imesam kusalānam dhammānam antarāyāya parihānāya samvattantī. Evam parihānāya samvattantīti parissayā.

Katham tatrāsayāti parissayā, tatthete pāpakā akusalā dhammā uppajjanti attabhāvasannissayā, yathā bile bilāsayā pāṇā sayanti, dake dakāsayā pāṇā sayanti, vane vanāsayā pāṇā sayanti, rukkhe rukkhāsayā pāṇā sayanti. Evamevam tatthete pāpakā akusalā dhammā uppajjanti attabhāvasannissayāti evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttam hetam Bhagavatā— \* sāntevāsiko bhikkhave bhikkhu sācariyako dukkham na phāsu viharati. Kathanca bhikkhave bhikkhu sāntevāsiko sācariyako dukkham na phāsu viharati, idha bhikkhave bhikkhuno cakkhunā rūpam disvā uppajjanti pāpakā akusalā dhammā sarasankappā sannojaniyā, tyassa anto vasanti anvāssavanti pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sāntevāsiko"ti vuccati. Te nam samudācaranti, samudācaranti nam pāpakā akusalā dhammāti, tasmā "sācariyako"ti vuccati.

Puna caparam bhikkhave bhikkhuno sotena saddam sutvā -pa- ghānena gandham ghāyitvā. Jivhāya rasam sāyitvā. Kāyena phoṭṭhabbam phusitvā. Manasā dhammam viññāya uppajjanti pāpakā akusalā dhammā sarasankappā saññojaniyā,

<sup>\*</sup> Sam 2. 349; Khu 8. 251; hetthā 11. 282 pitthesupi.

tyassa anto vasanti anvāssavanti pāpakā akusalā dhammāti tasmā "sāntevāsiko"ti vuccati. Te nam samudācaranti, samudācaranti nam pāpakā akusalā dhammāti, tasmā "sācariyako"ti vuccati. Evam kho bhikkhave bhikkhu sāntevāsiko sācariyako dukkham na phāsu viharatīti evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttam hetam Bhagavatā— \* tayome bhikkhave antarāmalā antarā-amittā antarāsapattā antarāvadhakā antarāpaccatthikā. Katame tayo, lobho bhikkhave antarāmalo antarā-amitto antarāsapatto antarāvadhako antarāpaccatthiko, doso bhikkhave -pa- moho bhikkhave antarāmalo antarā-amitto antarāsapatto antarāvadhako antarāpaccatthiko. Ime kho bhikkhave tayo antarāmalā antarā-amittā antarāsapattā antarāvadhakā antarāpaccatthikā.

\* Anatthajanano lobho, lobho cittappakopano. Bhayamantarato jātam, tam jano nāvabujjhati.

Luddho attham na jānāti, luddho dhammam na passati. Andhantamam¹ tadā hoti, yam lobho sahate naram.

Anatthajanano doso, doso cittappakopano. Bhayamantarato jātam, tam jano nāvabujjhati.

Kuddho attham na jānāti, kuddho dhammam na passati. Andhantamam tadā hoti, yam doso sahate naram.

Anatthajanano moho, moho cittappakopano. Bhayamantarato jātam, tam jano nāvabujjhati.

Mūļho attham na jānāti, mūļho dhammam na passati. Andhantamam tadā hoti, yam moho sahate naranti.

Evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttam hetam Bhagavatā— + tayo kho mahārāja purisassa ajjhattam uppajjamānā uppajjanti ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya. Katame

<sup>\*</sup> Khu 1. 252; Khu 8. 251 pitthesupi.

<sup>1.</sup> Andhatamam (Syā, Ka) 283 pitthe; Khu 1. 252; Am 2. 471 pitthesupi.

<sup>+</sup> Sam 1. 70 pitthe.

tayo, lobho kho mahārāja purisassa dhammo ajjhattam uppajjamāno uppajjati ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya, doso kho mahārāja -pa- moho kho mahārāja purisassa dhammo ajjhattam uppajjamāno uppajjati ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāya. Ime kho mahārāja tayo purisassa dhammā ajjhattam uppajjamānā uppajjanti ahitāya dukkhāya aphāsuvihārāyāti.

\* Lobho doso ca moho ca, purisam pāpacetasam. Himsanti attasambhūtā, tacasāramva samphalanti.

Evampi tatrāsayāti parissayā.

Vuttam hetam Bhagavatā—

+ "Rāgo ca doso ca itonidānā,
Aratī ratī lomahamso itojā.
Ito samuṭṭhāya manovitakkā,
Kumārakā dhaṅkamivossajantī"ti.

Evampi tatrāsayāti parissayā. . **Loke**ti manussaloketi kati parissayā loke.

Gacchato agatam disanti agatā disā vuccati amatam nibbānam. Yo so sabbasankhārasamatho sabbūpadhipaṭinissaggo taṇhakkhayo virāgo nirodho nibbānam, agatapubbā sā disā, na sā disā gatapubbā iminā dīghena addhunā.

Samatittikam anavasesam, telapattam yathā parihareyya. Evam sacittamanurakkhe, patthayāno¹ disam agatapubbam.

Agatapubbam disam vajato gacchato abhikkamatoti gacchato agatam disam.

Ye bhikkhu abhisambhaveti yeti ye parissaye abhisambhaveyya abhibhaveyya ajjhotthareyya pariyādiyeyya maddeyyāti ye bhikkhu abhisambhave.

<sup>\*</sup> Khu 1. 226; Khu 8. 252 pitthesupi.

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Sam 1. 209; Khu 1. 320; Khu 8. 252; Khu 10. 126 pitthādīsupi.

<sup>1.</sup> Patthayamāno (Syā)

Pantamhi sayanāsaneti ante pante pariyante selante vā vanante vā nadante vā udakante vā yattha na kasīyati na vapīyati, janantam atikkamitvā manussānam anupacāre senāsaneti pantamhi sayanāsane. Tenāha thero Sāriputto—

Kati parissayā loke, gacchato agatam disam. Ye bhikkhu abhisambhave, pantamhi sayanāsaneti.

## 196. \* Kyāssa byappathayo assu, kyāssassu idha gocarā. Kāni sīlabbatānāssu, pahitattassa bhikkhuno.

Kyāssa byappathayo assūti kīdisena byappathena samannāgato assa kimsanthitena kimpakārena kimpatibhāgenāti vacīpārisuddhim pucchati. Katamā vacīpārisuddhi, + idha bhikkhu musāvādam pahāya musāvādā pativirato hoti saccavādī saccasandho theto paccayiko avisamvādako lokassa. Pisunam vācam pahāya pisunāya vācāya pativirato hoti, ito sutvā na amutra akkhātā imesam bhedāya, amutra vā sutvā na imesam akkhātā amūsam bhedāya, iti bhinnānam vā sandhātā, sahitānam vā anuppadātā, samaggārāmo samaggarato samagganandī samaggakaranim vācam bhāsitā hoti. Pharusam vācam pahāya pharusāya vācāya pativirato hoti. Yā sā vācā nelā kannasukhā pemanīyā hadayangamā porī bahujanakantā bahujanamanāpā, tathārūpim vācam bhāsitā hoti. Samphappalāpam pahāya samphappalāpā pativirato hoti kālavādī bhūtavādī atthavādī dhammavādī vinayavādī, nidhānavatim vācam bhāsitā hoti kālena sāpadesam pariyantavatim atthasamhitam. Catūhi vacīsucaritehi samannāgato, catudosāpagatam vācam bhāsati, bāttimsāya tiracchānakathāya ārato assa virato pativirato nikkhanto nissato vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā viharati. Dasa kathāvatthūni katheti, seyyathidam, appicchakatham santutthikatham pavivekakatham asamsaggakatham vīriyārambhakatham sīlakatham samādhikatham paññākatham vimuttikatham vimuttiñānadassanakatham satipatthānakatham sammappadhānakatham iddhipādakatham indriyakatham balakatham bojjhangakatham maggakatham phalakatham nibbanakatham

<sup>\*</sup> Khu 1. 426 pitthepi.

katheti. Vācāya yato yatto paṭiyatto gutto gopito rakkhito saṁvuto, ayaṁ vacīpārisuddhi. Edisāya vacīpārisuddhiyā samannāgato assāti kyāssa byappathayo assu.

**Kyāssassu idha gocarā**ti kīdisena gocarena samannāgato assa kimsanthitena kimpakārena kimpatibhāgenāti gocaram pucchati. Atthi gocaro, atthi agocaro.

Katamo agocaro, idhekacco vesiyāgocaro vā hoti, vidhavāgocaro vā hoti, thullakumārīgocaro¹ vā hoti, paṇḍakagocaro vā hoti, bhikkhunīgocaro vā hoti, pānāgāragocaro vā hoti, saṁsaṭṭho viharati rājūhi rājamahāmattehi titthiyehi titthiyasāvakehi ananulomikena saṁsaggena, yāni vā pana tāni kulāni assaddhāni appasannāni anopānabhūtāni akkosakaparibhāsakāni anatthakāmāni ahitakāmāni aphāsukāmāni ayogakkhemakāmāni bhikkhūnaṁ bhikkhunīnaṁ upāsakānaṁ upāsikānaṁ, tathārūpāni kulāni sevati bhajati payirupāsati, ayaṁ vuccati agocaro.

Atha vā antaragharam paviṭṭho vīthim paṭipanno asamvuto gacchati hatthim olokento, assam olokento, ratham olokento, pattim olokento, itthiyo olokento, purise olokento, kumārikāyo olokento, kumārake olokento, antarāpaṇam olokento, gharamukhāni olokento, uddham olokento², adho olokento, disāvidisam vipekkhamāno gacchati, ayampi vuccati agocaro.

Atha vā cakkhunā rūpam disvā nimittaggāhī hoti anubyañjanaggāhī, yatvādhikaraṇamenam -pa- manindriyam asamvutam viharantam abhijjhā domanassā pāpakā akusalā dhammā anvāssaveyyum, tassa na samvarāya paṭipajjati, na rakkhati manindriyam, manindriye na samvaram āpajjati, ayampi vuccati agocaro.

<sup>1.</sup> Thūlakumārīgocaro (Syā, Ka) Abhi 2. 256 pitthepi.

<sup>2.</sup> Ullokento (Sī, Ka) 285 piṭṭhe natthi pāṭhanānattaṁ.

\* Yathā vā paneke bhonto samaṇabrāhmaṇā saddhādeyyāni bhojanāni bhuñjitvā te evarūpaṁ visūkadassanaṁ anuyutto viharanti. Seyyathidaṁ, naccaṁ gītaṁ vāditaṁ pekkhaṁ akkhānaṁ pāṇissaraṁ vetāļaṁ kumbhathūṇaṁ sobhanakaṁ caṇḍālaṁ vaṁsaṁ dhovanaṁ hatthiyuddhaṁ assayuddhaṁ mahiṁsayuddhaṁ usabhayuddhaṁ ajayuddhaṁ meṇḍayuddhaṁ kukkuṭayuddhaṁ vaṭṭakayuddhaṁ daṇḍayuddhaṁ muṭṭhiyuddhaṁ nibbuddhaṁ uyyodhikaṁ balaggaṁ senābyūhaṁ anīkadassanaṁ iti vā, iti evarūpaṁ visūkadassanaṁ anuyutto hoti, ayampi vuccati agocaro.

Pañcapi kāmaguṇā agocarā. Vuttam hetam Bhagavatā— + mā bhikkhave agocare carattha paravisaye, agocare bhikkhave caratam paravisaye lacchati māro otāram, lacchati māro ārammaṇam. Ko ca bhikkhave bhikkhuno agocaro paravisayo, yadidam pañca kāmaguṇā. Katame pañca, cakkhuviññeyyā rūpā iṭṭhā kantā manāpā piyarūpā kāmūpasamhitā rajanīyā. Sotaviññeyyā saddā. Ghānaviññeyyā gandhā. Jivhāviññeyyā rasā. Kāyaviññeyyā phoṭṭhabbā iṭṭhā kantā manāpā piyarūpā kāmūpasamhitā rajanīyā. Ayam vuccati bhikkhave bhikkhuno agocaro paravisayo, ayampi vuccati agocaro.

Katamo gocaro, idha bhikkhu na vesiyāgocaro hoti, na vidhavāgocaro hoti, na thullakumārīgocaro hoti, na paṇḍakagocaro hoti, na bhikkhunīgocaro hoti, na pānāgāragocaro hoti, asamsaṭṭho viharati rājūhi rājamahāmattehi titthiyehi titthiyasāvakehi ananulomikena samsaggena, yāni vā pana tāni kulāni saddhāni pasannāni opānabhūtāni kāsāvapajjotāni isivātapaṭivātāni atthakāmāni hitakāmāni phāsukāmāni yogakkhemakāmāni bhikkhūnam bhikkhunīnam upāsakānam upāsikānam, tathārūpāni kulāni sevati bhajati payirupāsati, ayampi vuccati gocaro.

Atha vā bhikkhu antaragharam paviṭṭho vīthim paṭipanno samvuto gacchati, na hatthim olokento, na assam olokento, na ratham olokento, na pattim olokento -pa- na disāvidisam vipekkhamāno gacchati, ayampi vuccati gocaro.

<sup>\*</sup> Dī 1. 6 pitthepi.

Atha vā bhikkhu cakkhunā rūpam disvā na nimittaggāhī hoti -pamanindriye samvaram āpajjati, ayampi vuccati gocaro.

Yathā vā paneke bhonto samaṇabrāhmaṇā saddhādeyyāni bhojanāni bhuñjitvā te evarūpam visūkadassanam ananuyuttā viharanti. Seyyathidam, naccam gītam vāditam -pa- anīkadassanam iti vā, iti evarūpā visūkadassanā paṭivirato hoti. Ayampi vuccati gocaro.

Cattāropi satipaṭṭhānā gocaro. Vuttaṁ hetaṁ Bhagavatā— \* gocare bhikkhave caratha sake pettike visaye, gocare bhikkhave carataṁ sake pettike visaye na lacchati māro otāraṁ, na lacchati māro ārammaṇaṁ. Ko ca bhikkhave bhikkhuno gocaro sako pettiko visayo, yadidaṁ cattāro satipaṭṭhānā. Katame cattāro, idha bhikkhave bhikkhu kāye kāyānupassī viharati, vedanāsu -pa- citte -pa- dhammesu dhammānupassī viharati ātāpī sampajāno satimā vineyya loke abhijjhā domanassaṁ, ayaṁ vuccati bhikkhave bhikkhuno gocaro sako pettiko visayo, ayampi vuccati gocaro. Edisena gocarena samannāgato assāti kyāssassu idha gocarā.

Kāni sīlabbatānāssūti kīdisena sīlabbatena samannāgato assa kimsanthitena kimpakārena kimpatibhāgenāti sīlabbatapārisuddhim pucchati. Katamā sīlabbatapārisuddhi, atthi sīlanceva vatanca, atthi vatam na sīlam. Katamam sīlanceva vatanca, idha bhikkhu sīlavā hoti pātimokkhasamvarasamvuto viharati ācāragocarasampanno aņumattesu vajjesu bhayadassāvī, samādāya sikkhati sikkhāpadesu, yo tattha sannamo samvaro avītikkamo, idam sīlam. Yam samādānam, tam vatam. Samvaratthena sīlam, samādānatthena vatam. Idam vuccati sīlanceva vatanca.

Katamam vatam, na sīlam, aṭṭha dhutangāni āraññikangam piṇḍapātikangam pamsukūlikangam tecīvarikangam sapadānacārikangam khalupacchābhattikangam nesajjikangam yathāsanthatikangam, idam vuccati vatam, na sīlam. Vīriyasamādānampi vuccati vatam, na sīlam. + Kāmam taco ca nhāru ca aṭṭhi ca avasissatu sarīre upasussatu mamsalohitam, yam tam purisathāmena purisabalena purisavīriyena purisaparakkamena pattabbam, na tam apāpuṇitvā vīriyassa saṇṭhānam

<sup>\*</sup> Sam 3. 128 pitthe. + Ma 2. 146; Sam 1. 267; Am 1. 52; Khu 8. 297 pitthesupi.

bhavissatīti cittam paggaņhāti padahati, evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam.

"Nāsissam na pivissāmi, vihārato na nikkhame<sup>1</sup>. Napi passam nipātessam, tanhāsalle anuhate"ti.

Cittam pagganhāti padahati, evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. Na tāvāham imam pallankam bhindissāmi, vāva me na anupādāya āsavehi cittam vimuccissatīti cittam pagganhāti padahati, evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. . Na tāvāham imamhā āsanā vutthahissāmi. Na tāvāham imamhā cankamā orohissāmi. Vihārā nikkhamissāmi. Addhayogā nikkhamissāmi. Pāsādā nikkhamissāmi. Hammiyā. Guhāya. Lenā. Kutiyā. Kūtāgārā. Attā. Mālā. Uddandā. Upatthānasālāya. Mandapā. Rukkhamūlā nikkhamissāmi, yāva me na anupādāya āsavehi cittam vimuccissatīti cittam paggaņhāti padahati, evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. Imasmiñneva pubbanhasamayam ariyadhammam āharissāmi samāharissāmi adhigacchissāmi phassayissāmi sacchikarissāmīti cittam pagganhāti padahati, evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. Imasmiññeva majjhanhikasamayam. Sāyanhasamayam. Purebhattam. Pacchābhattam. Purimayāmam. Majjhimayāmam. Pacchimayāmam. Kāle. Junhe. Vasse. Hemante. Gimhe. Purime vayokhandhe. Majjhime vayokhandhe. Pacchime vayokhandhe ariyadhammam āharissāmi samāharissāmi adhigacchissāmi phassayissāmi sacchikarissāmīti cittam pagganhāti padahati, evarūpampi vīriyasamādānam vuccati vatam, na sīlam. Ayam sīlabbatapārisuddhi. Edisāya<sup>2</sup> sīlabbatapārisuddhiyā samannāgato assāti kāni sīlabbatānāssu.

Pahitattassa bhikkhunoti pahitattassāti āraddhavīriyassa thāmagatassa daļhaparakkamassa anikkhittacchandassa anikkhittadhurassa kusalesu dhammesu. Atha vā pesitattassa yassatthāya pesito attatthe ca ñāye ca lakkhaņe ca kāraņe ca ṭhānāṭhāne ca. "Sabbe saṅkhārā aniccā"ti pesitattassa, "sabbe saṅkhārā dukkhā"ti pesitattassa, "sabbe dhammā anattā"ti pesitattassa. "Avijjāpaccayā saṅkhārā"ti

pesitattassa -pa- "jātipaccayā jarāmaraṇan"ti pesitatthassa. "Avijjānirodhā saṅkhāranirodho"ti pesitattassa -pa- "jātinirodhā jarāmaraṇanirodho"ti pesitattassa. "Idaṁ dukkhan"ti pesitattassa -pa- "ayaṁ dukkhanirodhagāminī paṭipadā"ti pesitattassa, "ime āsagā"ti pesitattassa -pa- "ayaṁ āsavanirodhagāminī paṭipadā"ti pesitattassa, "ime dhammā abhiññeyyā"ti pesitattassa -pa- "ime dhammā sacchikātabbā"ti pesitattassa, channaṁ phassāyatanānaṁ samudayañca atthaṅgamañca assādañca ādīnavañca nissaraṇañca pesitattassa, pañcannaṁ upādānakkhandhānaṁ. Catunnaṁ mahābhūtānaṁ samudayañca atthaṅgamañca assādañca ādīnavañca nissaraṇañca pesitattassa, "yaṁ kiñci samudayadhammaṁ, sabbaṁ taṁ nirodhadhamman"ti pesitattassa. . **Bhikkhuno**ti puthujjanakalyāṇakassa vā bhikkhuno, sekkhassa vā bhikkhunoti pahitattassa bhikkhuno. Tenāha Thero Sāriputto—

Kyāssa byappathayo assu, kyāssassu idha gocarā. Kāni sīlabbatānāssu, pahitattassa bhikkhunoti.

## 197. \* Kam so sikkham samādāya, ekodi nipako sato. Kammāro rajatasseva, niddhame malamattano.

Kam so sikkham samādāyāti kam so sikkham ādāya samādāya ādiyitvā samādiyitvā ganhitvā parāmasitvā abhinivisitvāti kam so sikkham samādāya.

Ekodi nipako satoti ekodīti ekaggacitto avikkhittacitto avisāhaṭamānaso samatho samādhindriyam samādhibalam -pa- sammāsamādhi. Nipakoti nipako paṇḍito paññavā buddhimā ñāṇī vibhāvī medhāvī. Satoti catūhi kāraṇehi sato, kāye kāyānupassanāsatipaṭṭhānam bhāvento sato, vedanāsu -pa- citte -pa- dhammesu dhammānupassanāsatipaṭṭhānam bhāvento sato, so vuccati satoti sato. . Kam so sikkham samādāyāti adhisīlasikkham pucchati. Ekodīti adhicittasikkham pucchati. Nipakoti adhipaññāsikkham pucchati. Satoti pārisuddhim pucchatīti kam so sikkham samādāya, ekodi nipako sato.

Kammāro rajatasseva, niddhame malamattanoti kammāro vuccati suvaṇṇakāro, rajatam vuccati jātarūpam. Yathā suvaṇṇakāro jātarūpassa oļārikampi malam dhamati sandhamati niddhamati. Majjhimakampi malam dhamati sandhamati niddhamati, sukhumakampi malam dhamati sandhamati niddhamati. Evameva bhikkhu attano oļārikepi kilese dhamati sandhamati niddhamati pajahati vinodeti byantim karoti anabhāvam gameti, majjhimakepi kilese. Sukhumakepi kilese dhamati sandhamati niddhamati pajahati vinodeti byantim karoti anabhāvam gameti.

Atha vā bhikkhu attano rāgamalam dosamalam mohamalam mānamalam diṭṭhimalam kilesamalam diccaritamalam andhakaraṇam acakkhukaraṇam aññāṇakaraṇam paññānirodhikam vighātapakkhikam anibbānasamvattanikam dhamati sandhamati niddhamati pajahati vinodeti byantim karoti anabhāvam gameti.

Atha vā sammādiṭṭhiyā micchādiṭṭhiṁ dhamati sandhamati niddamati pajahati vinodeti byantiṁ karoti anabhāvaṁ gameti. Sammāsaṅkappena micchāsaṅkappaṁ. Sammāvācāya micchāvācaṁ. Sammākammantena micchākammantaṁ. Sammā ājīvena micchā-ājīvaṁ. Sammāvāyāmena micchāvāyāmaṁ. Sammāsatiyā micchāsatiṁ. Sammāsamādhinā micchāsamādhiṁ. Sammāñāṇena micchāñāṇaṁ. Sammāvimuttiyā micchāvimuttiṁ dhamati sandhamati niddhamati pajahati vinodeti byantiṁ karoti anabhāvaṁ gameti.

Atha vā ariyena aṭṭhaṅgikena maggena sabbe kilese sabbe duccarite sabbe darathe sabbe parilāhe sabbe santāpe sabbākusalābhisaṅkhāre dhamati sandhamati niddhamati pajahati vinodeti byantiṁ karoti anabhāvaṁ gametīti kammāro rajatasseva, niddhame malamattano. Tenāha Thero Sāriputto—

Kam so sikkham samādāya, ekodi nipako sato. Kammāro rajatasseva, niddhame malamattanoti.

198. \* Vijigucchamānassa yadidam phāsu, (Sāriputtāti Bhagavā,) Rittāsanam sayanam sevato ve. Sambodhikāmassa yathānudhammam, Tam te pavakkhāmi yathā pajānam. Vijigucchamānassa yadidam phāsūti vijigucchamānassāti jātiyā vijigucchamānassa, jarāya. Byādhinā. Maraņena. Sokehi. Paridevehi. Dukkhehi. Domanassehi. Upāyāsehi -pa-. Diṭṭhibyasanena dukkhena vijigucchamānassa aṭṭīyamānassa¹ harāyamānassāti vijigucchamānassa. Yadidam phāsūti yam phāsuvihāram, tam kathayissāmi. Katamo phāsuvihāro, sammāpaṭipadā anulomapaṭipadā apaccanīkapaṭipadā aviruddhapaṭipadā anvatthapaṭipadā dhammānudhammapaṭipadā sīlesu paripūrakāritā indriyesu guttadvāratā bhojane mattañnutā jāgariyānuyogo satisampajañnam cattāro satipaṭṭhānā cattāro sammappadhānā cattāro iddhipādā pañcindriyāni pañca balāni satta bojjhangā ariyo aṭṭhangiko maggo nibbānañca nibbānagāminī ca paṭipadā, ayam phāsuvihāroti vijigucchamānassa yadidam phāsu.

Sāriputtāti Bhagavāti tam theram nāmenālapati. Bhagavāti gāravādhivacanam. Api ca bhaggarāgoti Bhagavā, bhaggadosoti Bhagavā, bhaggamohoti Bhagavā, bhaggamānoti Bhagavā, bhaggaditthīti Bhagavā, bhaggakandakoti Bhagavā, bhaggakilesoti Bhagavā, bhaji vibhaji pavibhaji<sup>2</sup> dhammaratananti Bhagavā, bhavānam antakaroti Bhagavā, bhāvitakāyo, bhāvitasīlo, bhāvitacitto, bhāvitapañnoti Bhagavā, bhaji vā Bhagavā araññavanapatthāni pantāni senāsanāni appasaddāni appanigghosāni vijanavātāni manussarāhasseyyakāni patisallānasāruppānīti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā attharasassa dhammarasassa vimuttirasassa adhisīlassa adhicittassa adhipaññāyāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam jhānānam catunnam appamaññānam catunnam āruppasamāpattīnanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā atthannam vimokkhānam atthannam abhiññāyatanānam navannam anupubbavihārasamāpattīnanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā dasannam saññābhāvanānam dasannam kasinasamāpattīnam ānāpānassatisamādhissa asubhasamāpattiyāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam satipatthānānam catunnam sammappadhānānam catunnam iddhipādānam pañcannam indriyānam pañcannam balānam sattannam bojjhangānam ariyassa atthangikassa maggassāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā dasannam Tathāgatabalānam catunnam vesārajjānam catunnam patisambhidānam channam abhiññānam channam Buddhadhammānanti

<sup>1.</sup> Attiyamānassa (Syā, Ka)

Bhagavā, Bhagavāti netam nāmam mātarā katam, na pitarā katam, na bhātharā katam, na bhaginiyā katam, na mittāmaccehi katam, na ñātisālohitehi katam, na samaṇabrāhmaṇehi katam, na devatāhi katam, vimokkhantikametam Buddhānam Bhagavantānam bodhiyā mūle saha sabbañnutanāṇassa paṭilābhā sacchikā pañnatti yadidam Bhagavāti Sāriputtāti Bhagavā.

Rittāsanam sayanam sevato veti āsanam vuccati yattha nisīdati mañco pīṭham bhisi taṭṭikā cammakhaṇḍo tiṇasanthāro paṇṇasanthāro palālasanthāro. Sayanam vuccati senāsanam vihāro aḍḍhayogo pāsādo hammiyam guhā. Tam sayanāsanam asappāyarūpadassanena rittam vivittam pavivittam, asappāyasaddassavanena -pa- asappāyehi pañcahi kāmaguṇehi rittam vivittam pavivittam, tam sayanāsanam sevato nisevato samsevato paṭisevatoti rittāsanam sayanam sevato ve.

Sambodhikāmassa yathānudhammanti sambodhi vuccati catūsu maggesu ñāṇam paññā paññindriyam paññābalam -pa- dhammavicaya-sambojjhango vīmamsā vipassanā sammādiṭṭhi, tam sambodhim bujjhitukāmassa anubujjhitukāmassa paṭibujjhitukāmassa sambujjhitukāmassa adhigantukāmassa phassitukāmassa sacchikā tukāmassāti sambodhikāmassa.

Yathānudhammanti katame bodhiyā anudhammā, sammāpaṭipadā anulomapaṭipadā apaccanīkapaṭipadā aviruddhapaṭipadā anvatthapaṭipadā dhammānudhammapaṭipadā sīlesu paripūrakāritā indriyesu guttadvāratā bhojane mattaññutā jāgariyānuyogo satisampajaññam, ime vuccanti bodhiyā anudhammā. Atha vā catunnam maggānam pubbabhāge vipassanā, ime vuccanti bodhiyā anudhammāti sambodhikāmassa yathānudhammam.

Taṁ te pavakkhāmi yathā pajānanti tanti bodhiyā anudhammaṁ. Pavakkhāmīti pavakkhāmi ācikkhissāmi desessāmi paññapessāmi paṭhapessāmi vivarissāmi vibhajissāmi uttānīkarissāmi pakāsissāmi. Yathā pajānanti yathā pajānam yathā pajānanto ājānanto vijānanto paṭivijānanto paṭivijjhanto na itihitihaṁ na itikirāya na paraṁparāya na piṭakasampadāya na takkahetu na nayahetu na ākāraparivitakkena na diṭṭhinijjhānakkhantiyā sāmaṁ sayamabhiññātaṁ attapaccakkhaṁ dhammaṁ, taṁ kathayissāmīti taṁ te pavakkhāmi yathā pajānaṁ. Tenāha Bhagavā.

Vijigucchamānassa yadidam phāsu, (Sāriputtāti Bhagavā,) Rittāsanam sayanam sevato ve, Sambodhikāmassa yathānudhammam. Tam te pavakkhāmi yathā pajānanti.

199. \* Pañcannaṁ dhīro bhayānaṁ na bhāye,
Bhikkhu sato sapariyantacārī.
Þaṁsādhipātānaṁ sarīsapānaṁ¹,
Manussaphassānaṁ catuppadānaṁ.

Pañcannaṁ dhīro bhayānaṁ na bhāyeti dhīro ti dhīro paṇḍito paññavā buddhimā ñāṇī vibhāvī medhāvī dhīro pañcannaṁ bhayānaṁ na bhāyeyya na taseyya na santaseyya na uttaseyya na parittaseyya na santāsaṁ āpajjeyya, abhīrū assa acchambhī anutrāsī apalāyī pahīnabhayabheravo vigatalomahaṁso vihareyyāti pañcannaṁ dhīro bhayānaṁ na bhāye.

Bhikkhu sato sapariyantacārīti bhikkhūti puthujjanakalyāṇako vā bhikkhu sekkho vā bhikkhu. Satoti catūhi kāraṇehi sato, kāye kāyānupassanāsatipaṭṭhānaṁ bhāvento sato, vedanāsu -pa- citte -pa-dhammesu dhammānupassanāsatipaṭṭhānaṁ bhāvento sato, so vuccati sato. Sapariyantacārīti cattāro pariyantā sīlasaṁvarapariyanto indriyasaṁvarapariyanto bhojane mattaññutāpariyanto jāgariyānuyogapariyanto.

Katamo sīlasamvarapariyanto, idha bhikkhu sīlavā hoti, pātimokkhasamvarasamvuto viharati ācāragocarasampanno aņumattesu vajjesu bhayadassāvī, samādāya sikkhati sikkhāpadesu. Antopūtibhāvam paccavekkhamāno anto sīlasamvarapariyante carati mariyādam na bhindati, ayam sīlasamvarapariyanto.

Katamo indriyasamvarapariyanto, idha bhikkhu cakkhunā rūpam disvā na nimittaggāhī hoti nānubyañjanaggāhī, yatvādhikaraṇamenam -pa-cakkhundriye

<sup>\*</sup> Khu 1. 426 pitthepi.

samvaram āpajjati. Sotena saddam sutvā. Ghānena gandham ghāyitvā. Jivhāya rasam sāyitvā. Kāyena phoṭṭhabbam phusitvā. Manasā dhammam viññāya na nimittaggāhī hoti nānubyañjanaggāhī, yatvādhikaraṇamenam manindriyam susamvutam viharantam abhijjhādomanassā pāpakā akusalā dhammā nānvāssaveyyum, tassa samvarāya paṭipajjati, rakkhati manindriyam, manindriye samvaram āpajjati, ādittapariyāyam paccavekkhamāno anto indriyasamvarapariyante carati, mariyādam na bhindati. Ayam indriyasamvarapariyanto.

Katamo bhojane mattaññutāpariyanto, idha bhikkhu paṭisaṅkhā yoniso āhāraṁ āhāreti, neva davāya na madāya na maṇḍanāya na vibhūsanāya yāvadeva imassa kāyassa ṭhitiyā yāpanāya vihiṁsūparatiyā brahmacariyānuggahāya, iti purāṇañca vedanaṁ paṭihaṅkhāmi, navañca vedanaṁ na uppādessāmi, yātrā ca me bhavissati, anavajjatā ca phāsuvihāro cāti. Akkhabbhañjanavaṇapaṭicchādanaputtamaṁsūpamaṁ paccavekkhamāno anto bhojane mattaññutāpariyante carati, mariyādaṁ na bhindati. Ayaṁ bhojane mattaññutāpariyanto.

Katamo jāgariyānuyogapariyanto, idha bhikkhu divasam cankamena nisajjāya āvaranīyehi dhammehi cittam parisodheti, rattiyā paṭhamam yāmam cankamena nisajjāya āvaranīyehi dhammehi cittam parisodheti, rattiyā majjhimam yāmam dakkhinena passena sīhaseyyam kappeti pāde pādam accādhāya sato sampajāno uṭṭhānasaññam manasi karitvā. Rattiyā pacchimam yāmam paccuṭṭhāya cankamena nisajjāya āvaranīyehi dhammehi cittam parisodheti. Bhaddekarattavihāram¹ paccavekkhamāno anto jāgariyānuyogapariyante carati, mariyādam na bhindati. Ayam jāgariyānuyogapariyantoti bhikkhu sato sapariyantacārī.

Pamsādhipātānam sarīsapānanti damsā vuccanti pingalamakkhikāyo. adhipātakā vuccanti sabbāpi makkhikāyo. Kimkāraņā adhipātakā vuccanti sabbāpi makkhikāyo. Tā uppatitvā uppatitvā khādanti, tamkāraņā adhipātakā vuccanti sabbāpi makkhikāyo. Sarīsapā vuccanti ahīti damsādhipātānam sarīsapānam.

Manussaphassānam catuppadānanti manussaphassā vuccanti corā vā assu mānavā vā katakammā vā akatakammā vā te bhikkhum pañham vā puccheyyum, vādam vā āropeyyum akkoseyyum paribhāseyyum roseyyum viroseyyum himseyyum vihimseyyum heṭheyyum viheṭheyyum ghāteyyum upaghāteyyum upaghātam vā kareyyum. Yo koci manussato upaghāto manussaphasso. Catuppadānanti sīhā byagghā dīpī acchā taracchā kokā mahimsā hatthī, te bhikkhum maddeyyum khādeyyum himseyyum vihimseyyum heṭheyyum viheṭheyyum ghāteyyum upaghāteyyum upaghātam vā kareyyum. Catuppadato upaghāto yam kiñci catuppadabhayanti manussaphassānam catuppadānam. Tenāha Bhagavā—

Pañcannaṁ dhīro bhayānaṁ na bhāye, Bhikkhu sato sapariyantacārī. Þaṁsādhipātānaṁ sarīsapānaṁ, Manussaphassānaṁ catuppadānanti.

200. \* Paradhammikānampi na santaseyya, Disvāpi tesam bahubheravāni. Athāparāni abhisambhaveyya, Parissayāni kusalānu-esī.

Paradhammikānampi na santaseyya, disvāpi tesam bahubheravānīti paradhammikā vuccanti satta sahadhammike ṭhapetvā ye keci Buddhe dhamme samghe appasannā, te bhikkhum pañham vā puccheyyum, vādam vā āropeyyum akkoseyyum paribhāseyyum roseyyum viroseyyum himseyyum vihimseyyum heṭheyyum viheṭheyyum ghāteyyum upaghāteyyum upaghātam vā kareyyum. Tesam bahubherave passitvā vā suṇitvā vā na vedheyya na pavedheyya na sampavedheyya na taseyya na santaseyya na uttaseyya na parittaseyya na bhāyeyya na santāsam āpajjeyya, abhīrū assa acchambhī anutrāsī apalāyī pahīnabhayabheravo vigatalomahamso vihareyyāti paradhammikānampi na santaseyya, disvāpi tesam bahubheravāni.

Athāparāni abhisambhaveyya, parissayāni kusalānu-esīti athāparānipi atthi abhisambhotabbāni abhibhavitabbāni ajjhottharitabbāni

pariyādiyitabbāni madditabbāni. **Parissayā**ti dve parissayā pākaṭaparissayā ca paṭicchannaparissayā ca -pa-. Evampi tatrāsayāti parissayā. . **Kusalānu-esī**ti sammāpaṭipadaṁ anulomapaṭipadaṁ apaccanīkapaṭipadaṁ aviruddhapaṭipadaṁ anvatthapaṭipadaṁ -pa- ariyaṁ aṭṭhaṅgikaṁ maggaṁ nibbānañca nibbānagāminiñca paṭipadaṁ esantena gavesantena pariyesantena parissayā abhisambhotabbā abhibhavitabbā ajjhottharitabbā pariyādiyitabbā madditabbāti athāparāni abhisambhaveyya, parissayāni kusalānu-esī. Tenāha Bhagavā—

Paradhammikānampi na santaseyya, Disvāpi tesam bahubheravāni. Athāparāni abhisambhaveyya, Parissayāni kusalānu-esīti.

201. \* Ātaṅkaphassena khudāya phuṭṭho,
Sītaṁ athuṇhaṁ¹ adhivāsayeyya.
So tehi phuṭṭho bahudhā anoko,
Vīriyaparakkamaṁ daḥhaṁ kareyya.

Ātaṅkaphassena khudāya phuṭṭhoti ātaṅkaphasso vuccati rogaphasso, rogaphassena phuṭṭho pareto samohito samannāgato assa. Cakkhurogena phuṭṭho pareto samohito samannāgato assa. Sotarogena. Ghānarogena. Jivhārogena. Kāyarogena -p- ḍaṁsamakasavātātapasarīsapasamphassena phuṭṭho pareto samohito samannāgato assa. Khudā vuccati chātako, chātakena phuṭṭho pareto samohito samannāgato assāti ātaṅkaphassena khudāya phuttho.

Sītam athunham adhivāsayeyyāti sītanti dvīhi kāranehi sītam hoti abbhantaradhātuppakopavasena² vā sītam hoti, bahiddhā utuvasena vā sītam hoti. Unhanti dvīhi kāranehi unham hoti. Abbhantaradhātuppakopavasena vā unham hoti, bahiddhā utuvasena vā unham hotīti sītam athunham. . Adhivāsayeyyāti khamo assa sītassa unhassa jighacchāya pipāsāya damsamakasavātātapasarīsapasamphassānam

<sup>\*</sup> Khu 1. 427 pitthepi.

<sup>2.</sup> Abbhantaradhātusaṅkopavasena (Syā)

<sup>1.</sup> Atunham (Sī, Ka)

duruttānam durāgatānam vacanapathānam uppannānam sārīrikānam vedanānam dukkhānam tibbānam kharānam kaṭukānam asātānam amanāpānam pāṇaharānam adhivāsakajātiko assāti sītam athuṇham adhivāsayeyya.

So tehi phuṭṭho bahudhā anokoti so tehīti ātaṅkaphassena ca khudāya ca sītena ca uṇhena ca phuṭṭho pareto samohito samannāgato assāti so tehi phuṭṭho. . Bahudhāti anekavidhehi ākārehi phuṭṭho pareto samohito samannāgato assāti so tehi phuṭṭho bahudhā. Anokoti abhisaṅkhārasahagataviññāṇassa okāsaṁ na karotītipi anoko. Atha vā kāyaduccaritassa vacīduccaritassa manoduccaritassa okāsaṁ na karotītipi anokoti so tehi phuttho bahudhā anoko.

Vīriyaparakkamam daļham kareyyāti vīriyaparakkamo vuccati yo cetasiko vīriyārambho nikkamo parakkamo uyyāmo vāyāmo ussāho ussoļhī appaṭivānī thāmo dhiti asithilaparakkamatā anikkhittacchandatā anikkhittadhuratā dhurasampaggāho vīriyam vīriyindriyam vīriyabalam sammāvāyāmo. Vīriyaparakkamam daļham kareyyāti vīriyam parakkamam daļham kareyya thiram kareyya, daļhasamādāno assa avatthitasamādānoti vīriyam parakkamam daļham kareyya. Tenāha Bhagavā—

Ātaṅkaphassena khudāya phuṭṭho, Sītaṁ athuṇhaṁ adhivāsayeyya. So tehi phuṭṭho bahudhā anoko, Vīriyaparakkamaṁ daḷhaṁ kareyyāti.

202. \* Theyyam na kāre na musā bhaņeyya, Mettāya phasse tasathāvarāni. Yadāvilattam manaso vijaññā, Kanhassa pakkhoti vinodayeyya.

Theyyam na kāre na musā bhaņeyyāti theyyam na kāreti idha bhikkhu adinnādānam pahāya adinnādānā pativirato assa dinnādāyī dinnapātikankhī

athenena sucibhūtena attanā vihareyyāti theyyam na kāre. **Na musā bhaņeyyā**ti idha bhikkhu musāvādam pahāya musāvādā paṭivirato assa saccavādī saccasandho theto paccayiko avisamvādako lokassāti theyyam na kāre na musā bhaņeyya.

Mettāya phasse tasathāvarānīti mettāti yā sattesu metti mettāyanā mettāyitattaṁ anudā anudāyanā anudāyitattaṁ¹ hitesitā anukampā abyāpādo abyāpajjo² adoso kusalamūlaṁ. Tasāti yesaṁ tasitā taṇhā appahīnā, yesañca bhayabheravā appahīnā. Kiṁkāraṇā vuccanti tasā, te tasanti uttasanti paritasanti bhāyanti santāsaṁ āpajjanti, taṁkāraṇā vuccanti tasā. Thāvarāti yesaṁ tasitā taṇhā pahīnā, yesañca bhayabheravā pahīnā. Kiṁkāraṇā vuccanti thāvarā, te na tasanti na uttasanti na paritasanti na bhāyanti santāsaṁ na āpajjanti. Taṁkāraṇā vuccanti thāvarā. . Mettāya phasse tasathāvarānīti tase ca thāvare ca mettāya phasseyya phareyya mettāsahagatena cetasā vipulena mahaggatena appamāṇena averena abyāpajjena pharitvā vihareyyāti mettāya phasse tasathāvarāni.

Yadāvilattam manaso vijaññāti yadāti yadā. Manasoti yam cittam mano mānasam hadayam paṇḍaram mano manāyatanam manindriyam viññāṇam viññāṇakkhandho tajjā manoviññāṇadhātu, kāyaduccaritena cittam āvilam hoti luļitam eritam ghaṭṭitam calitam bhantam avūpasantam.
Vacīduccaritena. Manoduccaritena. Rāgena. Dosena. Mohena. Kodhena. Upanāhena. Makkhena. Paļāsena. Issāya. Macchariyena. Māyāya. Sāṭheyyena. Thambhena. Sārambhena. Mānena. Atimānena. Madena. Pamādena. Sabbakilesehi. Sabbaduccaritehi. Sabbadarathehi. Sabbapariļāhehi. Sabbasantāpehi. Sabbākusalābhisankhārehi cittam āvilam hoti luļitam eritam ghaṭṭitam calitam bhantam avūpasantam. Yadāvilattam manaso vijaññāti

<sup>1.</sup> Anuddayā (Sī) evamīdisesu dvīsu padesupi dvibhāvavasena. Anudayā anudayanā anudayitattam (Ka) Abhi 1. 215 piṭṭhe.

<sup>2.</sup> Abyāpajiho (Syā, Ka)

cittassa āvilabhāvam jāneyya ājāneyya vijāneyya paṭivijāneyya paṭivijjheyyāti yadāvilattam manaso vijaññā.

Kaṇhassa pakkhoti vinodayeyyāti kaṇhoti yo so māro kaṇho adhipati antagu namuci pamattabandhu, kaṇhassa pakkho mārapakkho mārapāso mārabalisam mārāmisam māravisayo māranivāso māragocaro mārabandhananti pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyyāti evampi kaṇhassa pakkhoti vinodayeyya. . Atha vā kaṇhassa pakkho mārapakkho akusalapakkho dukkhuddayo dukkhavipāko nirayasamvattaniko tiracchānayonisamvattaniko pettivisayasamvattanikoti pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyyāti evampi kanhassa pakkhoti vinodayeyya. Tenāha Bhagavā—

Theyyam na kāre na musā bhaņeyya, Mettāya phasse tasathāvarāni. Yadāvilattam manaso vijaññā, Kaṇhassa pakkhoti vinodayeyyāti.

203. \* Kodhātimānassa vasam na gacche, Mūlampi tesam palikhañña tiṭṭhe. Athappiyam vā pana appiyam vā, Addhā bhavanto abhisambhaveyya.

Kodhātimānassa vasaṁ na gaccheti kodhoti yo cittassa āghāto paṭighāto -pa- caṇḍikkaṁ asuropo anattamanatā cittassa. Atimānoti idhekacco paraṁ atimaññati jātiyā vā gottena vā -pa- aññataraññatarena vā vatthunā. Kodhātimānassa vasaṁ na gaccheti kodhassa ca atimānassa ca vasaṁ na gaccheyya, kodhañca atimānañca pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyyāti kodhātimānassa vasaṁ na gacche.

Mūlampi tesam palikhañña tiṭṭheti katamam kodhassa mūlam, avijjā mūlam ayoniso manasikāro mūlam asmimāno mūlam ahirikam mūlam anottappam mūlam uddhaccam mūlam, idam kodhassa mūlam. Katamam atimānassa mūlam, avijjā mūlam ayoniso manasikāro mūlam asmimāno mūlam ahirikam

<sup>\*</sup> Khu 1. 427 pitthepi.

mūlam anottappam mūlam uddhaccam mūlam, idam atimānassa mūlam. **Mūlampi tesam palikhañña tiṭṭhe**ti kodhassa ca atimānassa ca mūlam palikhaṇitvā uddharitvā samuddharitvā uppāṭayitvā samuppāṭayitvā pajahitvā vinodetvā byantim karitvā anabhāvam gametvā tiṭṭheyya santiṭṭheyyāti mūlampi tesam palikhañña tiṭṭhe.

Athappiyam vā pana appiyam vā, addhā bhavanto abhisambhaveyyāti athāti padasandhi padasamsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byañjanasilitthatā padānupubbatāpetam athāti. Pivāti dve piyā sattā vā sankhārā vā. Katame sattā pivā, idha vā'ssa<sup>1</sup> te honti atthakāmā hitakāmā phāsukāmā yogakkhemakāmā mātā vā pitā vā bhatā vā bhaginī vā puttā vā dhītā vā mittā vā amaccā vā ñātī vā sālohitā vā, ime sattā piyā. Katame sankhārā piyā, manāpikā rūpā manāpikā saddā gandhā rasā photthabbā, ime sankhārā piyā. Appiyāti dve appiyā sattā vā sankhārā vā. Katame sattā appiyā, idha yā'ssa te honti anatthakāmā ahitakāmā aphāsukāmā ayogakkhemakāmā jīvitā voropetukāmā, ime sattā appiyā. Katame sankhārā appivā, amanāpikā rūpā amanāpikā saddā gandhā rasā photthabbā, ime sankhārā appiyā. Addhāti ekamsavacanam nissamsayavacanam nikkankhavacanam advejihavacanam advelhakavacanam niyyanikavacanam apannakavacanam avatthapanavacanametam addhati. . Athappiyam va pana appiyam vā, addhā bhavanto abhisambhaveyyāti piyāppiyam sātāsātam sukhadukkham somanassadomanassam itthanittham abhisambhavanto va abhibhaveyya adhibhavanto vā abhisambhaveyyāti athappiyam vā pana appiyam vā, addhā bhavanto abhisambhaveyya. Tenāha Bhagavā—

> Kodhātimānassa vasam na gacche, Mūlampi tesam palikhañña tiṭṭhe. Athappiyam vā pana appiyam vā, Addhā bhavanto abhisambhaveyyāti.

1. Yassa (Syā) suttamālā oloketabbā.

204. \* Paññaṁ purakkhatvā kalyāṇapīti, Vikkhambhaye tāni parissayāni. Aratiṁ sahetha sayanamhi pante, Caturo sahetha paridevadhamme.

Paññaṁ purakkhatvā kalyāṇapītīti paññāti yā pañña pajānanā vicayo pavicayo dhammavicayo -pa- amoho sammādiṭṭhi. Paññaṁ purakkhatvāti idhekacco paññaṁ purato katvā carati paññādhajo paññāketu paññādhipateyyo vicayabahulo pavicayabahulo pekkhāyanabahulo¹ sampekkhāyanabahulo² vibhūtavihārī taccariko tabbahulo taggaruko tanninno tappoṇo tappabbhāro tadadhimutto tadadhipateyyoti evampi paññaṁ purakkhatvā.

Atha vā gacchanto vā "gacchāmī"ti pajānāti, ṭhito vā "ṭhitomhī"ti pajānāti, nisinno vā "nisinnomhī"ti pajānāti, sayāno vā "sayānomhī"ti pajānāti, yathā yathā vā panassa kāyo paṇihito hoti, tathā tathā nam pajānātīti evampi paññam purakkhatvā.

Atha vā abhikkante paṭikkante sampajānakārī hoti, ālokite vilokite sampajānakārī hoti, samiñjite pasārite sampajānakārī hoti, saṅghāṭipattacīvaradhāraṇe sampajānakārī hoti, asite pīte khāyite sāyite sampajānakārī hoti, uccārapassāvakamme sampajānakārī hoti, gate ṭhite nisinne sutte jāgarite bhāsite tuṇhibhāve sampajānakārī hotīti evampi paññaṁ purakkhatvā.

Kalyāṇapītīti Buddhānussativasena uppajjati pīti pāmojjam<sup>3</sup> kalyāṇapītīti dhammānussati samghānussati sīlānussati cāgānussati devatānussati ānāpānassati maraṇassati kāyagatāsativasena upasamānussativasena uppajjati pīti pāmojjam kalyāṇapītīti paññam purakkhatvā kalyāṇapīti.

Vikkhambhaye tāni parissayānīti parissayāti dve parissayā pākaṭaparissayā ca paṭicchannaparissayā ca -pa- ime vuccanti pākaṭaparissayā -pa-

<sup>\*</sup> Khu 1. 427 pitthepi.

<sup>2.</sup> Samokkhāyanabahulo (Sī, Syā)

<sup>1.</sup> Okkhāyanabahulo (Bhūsu)

<sup>3.</sup> Pāmujjam (Syā)

ime vuccanti paṭicchannaparissayā -pa- evampi tatrāsayāti parissayā. . **Vikkhambhaye tāni parissayānī**ti tāni parissayāni vikkhambheyya abhibhaveyya ajjhotthareyya pariyādiyeyya maddeyyāti vikkhambhaye tāni parissayāni.

Aratim sahetha sayanamhi panteti aratīti yā arati aratitā anabhirati anabhiramaṇā¹ ukkaṇṭhitā paritassitā. Sayanamhi panteti pantesu vā senāsanesu aññataraññataresu vā adhikusalesu dhammesu aratim saheyya abhibhaveyya ajjhotthareyya pariyādiyeyya maddeyyāti aratim sahetha sayanamhi pante.

Caturo sahetha paridevadhammeti cattāro paridevanīye dhamme saheyya parisaheyya abhibhaveyya ajjhotthareyya pariyādiyeyya maddeyyāti caturo sahetha paridevadhamme. Tenāha Bhagavā—

Paññaṁ purakkhatvā kalyāṇapīti, Vikkhambhaye tāni parissayāni. Aratiṁ sahetha sayanamhi pante, Caturo sahetha paridevadhammeti.

205. \* Kimsū asissam kuva vā <sup>2</sup> asissam,

Dukkham vata settha kuvajja sessam.

Ete vitakke paridevaneyye,

Vinayetha sekho aniketacārī <sup>3</sup>.

Kimsū asissam kuva vā asissanti kimsu asissāmīti kim bhuñjissāmi odanam vā kummāsam vā sattum vā maccham vā mamsam vāti kimsu asissam. Kuva vā asissanti kattha bhuñjissāmi khattiyakule vā brāhmaṇakule vā vessakule vā suddakule vāti kimsū asissam kuva vā asissam.

**Dukkham vata settha kuvajja sessan**ti imam rattim dukkham sayittha phalake vā taṭṭikāya vā cammakhaṇḍe vā tiṇasanthāre vā paṇṇasanthāre vā palālasanthāre vā āgāmirattim<sup>4</sup> kattha sukham sayissāmi mañce vā pīṭhe vā

<sup>\*</sup> Khu 1. 427 pitthepi.

<sup>1.</sup> Anabhiramanā (bahūsu) Abhi 2. 365 piṭṭhe.

<sup>2.</sup> Kuhim vā (Sī), kuvam vā (Syā), kutha vā (Ka)

<sup>3.</sup> Aniketasārī (Syā)

<sup>4.</sup> Āgamanarattim (Syā)

bhisiyā vā bimbohane vā vihāre vā aḍḍhayoge vā pāsāde vā hammiye vā guhāya vāti dukkham vata settha kuvajja sessam.

Ete vitakke paridevaneyyeti ete vitakketi dve piṇḍapātapaṭisaññutte vitakke, dve senāsanapaṭisaññutte vitakke. Paridevaneyyeti ādevaneyye paridevaneyyeti ete vitakke paridevaneyye.

Vinayetha sekho aniketacārīti sekhoti kimkāraṇā vuccati sekho, sikkhatīti sekho. Kiñca sikkhati, adhisīlampi sikkhati, adhicittampi sikkhati, adhipaññampi sikkhati. Katamā adhisīlasikkhā -pa- ayam adhipaññāsikkhā. Imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkhati, jānanto passanto paccavekhanto cittam adhiṭṭhahanto sikkhati, saddhāya adhimuccanto sikkhati, vīriyam paggaṇhanto, satim upaṭṭhapento, cittam samādahanto, paññāya pajānanto sikkhati, abhiññeyyam abhijānanto sikkhati, pariññeyyam parijānanto, pahātabbam pajahanto, bhāvetabbam bhāvento, sacchikātabbam sacchikaronto sikkhati ācarati samācarati samādāya sikkhati. Tamkāraṇā vuccati sekho. Sekho vinayāya paṭivinayāya pahānāya vūpasamāya paṭinissaggāya paṭipassaddhiyā adhisīlampi sikkheyya, adhicittampi sikkheyya, adhipaññampi sikkheyya, imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkheyya, jānanto -pa- sacchikātabbam sacchikaronto sikkheyya ācareyya samācareyya samādāya vatteyyāti vinayetha sekho.

Aniketacārīti katham niketacārī hoti, idhekacco kulapalibodhena samannāgato hoti, gaṇapalibodhena. Āvāsapalibodhena. Cīvarapalibodhena. Piṇḍapātapalibodhena. Senāsanapalibodhena. Gilāna paccaya bhesajja parikkhāra palibodhena samannāgato hoti. Evam niketacārī hoti. . Katham aniketacārī hoti, idha bhikkhu na kulapalibodhena samannāgato hoti, na gaṇapalibodhena. Na āvāsapalibodhena. Na cīvarapalibodhena. Na piṇḍapātapalibodhena. Na senāsanapalibodhena. Na gilānapaccayabhesajjaparikkhārapalibodhena samannāgato hoti. Evam aniketacārī hoti.

"Magadham gatā Kosalam gatā, Ekacciyā pana vajjibhūmiyā. Migā viya asaṅghacārino<sup>1</sup>, Aniketā viharanti bhikkhayo.

Sādhu caritakam sādhu sucaritam,
Sādhu sadā aniketavihāro.
Atthapucchanam padakkhiṇam kammam,
Etam sāmaññam akiñcanassā"ti.
Vinayetha sekho aniketacārī. Tenāha Bhagavā—

Kimsū asissam kuva vā asissam, Dukkham vata settha kuvajja sessam. Ete vitakke paridevaneyye, Vinayetha sekho aniketacārīti.

206. \* Annañca laddhā vasanañca kāle, Mattaṁ sa jaññā² idha tosanatthaṁ. So tesu gutto yatacāri gāme, Rusitopi³ vācaṁ pharusaṁ na vajjā.

Annañca laddhā vasanañca kāleti annanti odano kummāso sattu maccho maṁsaṁ. Vasananti cha cīvarāni khomaṁ kappāsikaṁ koseyyaṁ kambalaṁ sāṇaṁ bhaṅgaṁ. Annañca laddhā vasanañca kāleti cīvaraṁ labhitvā piṇḍapātaṁ labhitvā na kuhanāya na lapanāya, na nemittikatāya, na nippesikatāya, na lābhena lābhaṁ nijigīsanatāya, na dārudānena, na veļudānena, na pattadānena, na pupphadānena, na phaladānena, na sinānadānena, na cuṇṇadānena, na mattikādānena, na dantakaṭṭhadānena, na mukhodakadānena, na cāṭukamyatāya, na muggasūpyatāya, na pāribhaṭyatāya, na pīṭhamaddikatāya, na vatthuvijjāya, na tiracchānavijjāya, na aṅgavijjāya, na nakkhattavijjāya, na dūtagamanena, na pahiṇagamanena, na jaṅghapesaniyena, na vejjakammena, na piṇḍapaṭipiṇḍakena, na dānānuppadānena, dhammena samena laddhā labhitvā adhigantvā vinditvā paṭilabhitvāti annañca laddhā vasanañca kāle.

<sup>1.</sup> Māgadhā visanghacārino (Syā)

<sup>2.</sup> Mattam so jaññā (Syā)

<sup>\*</sup> Khu 1. 427 pitthepi.

<sup>3.</sup> Dūsitopi (Ka)

Mattam sa jaññā idha tosanatthanti mattam sa jaññāti dvīhi kāraņehi mattam jāneyya paṭiggahaṇato vā paribhogato vā. Katham paṭiggahaṇato mattam jānāti, thokepi diyyamāne kulānudayāya¹ kulānurakkhāya kulānukampāya paṭiggaṇhāti, bahukepi diyyamāne kāyaparihārikam cīvaram paṭiggaṇhāti, kucchiparihārikam piṇḍapātam paṭiggaṇhāti, evam paṭiggahaṇato mattam jānāti. . Katham paribhogato mattam jānāti—

\* Paṭisaṅkhā yoniso cīvaraṁ paṭisevati yāvadeva sītassa paṭighātāya, uṇhassa paṭighātāya, ḍaṁsamakasavātātapasarīsapasamphassānaṁ paṭighātāya, yāvadeva hirikopīnapaṭicchādanatthaṁ.

Paṭisaṅkhā yoniso piṇḍapātaṁ paṭisevati neva davāya, na madāya, na maṇḍanāya, na vibhūsanāya, yāvadeva imassa kāyassa ṭhitiyā, yāpanāya, vihiṁsūparatiyā, brahmacariyānuggahāya, iti purāṇañca vedanaṁ paṭihaṅkhāmi, navañca vedanaṁ na uppādessāmi, yātrā ca me bhavissati anavajjatā ca phāsuvihāro ca.

Paṭisaṅkhā yoniso senāsanaṁ paṭisevatiyāvadeva sītassa paṭighātāya, uṇhassa paṭighātāya ḍaṁsamakasavātātapasarī sapasamphassānaṁ paṭighātāya, yāvadeva utuparissayavinodanapatisallānārāmatthaṁ.

Paṭisaṅkhā yoniso gilānapaccayabhesajjaparikkhāraṁ paṭisevati yāvadeva uppannānaṁ veyyābādhikānaṁ² vedanānaṁ paṭighātāya, abyābajjhaparamatāya.

Evam paribhogato mattam jānāti. Mattam sa jaññāti imehi dvīhikāraņehi mattam jāneyya ājāneyya paṭivijāneyya paṭivijjheyyāti mattam sa jaññā.

Idha tosanatthanti <sup>+</sup> idha bhikkhu santuṭṭho hoti itarītarena cīvarena, itarītaracīvarasantuṭṭhiyā ca vaṇṇavādī, na ca cīvarahetu anesanaṁ appatirūpaṁ āpajjati, aladdhā ca cīvaraṁ na paritassati, laddhā ca cīvaraṁ agadhito amucchito anajjhosanno ādīnavadassāvī nissaraṇapañño paribhuñjati,

<sup>1.</sup> Kulānuddayāya (Sī, Ka)

<sup>\*</sup> Ma 1. 12; Am 2. 341 pitthesupi.

<sup>2.</sup> Veyyābyādhikānam (Ka)

<sup>&</sup>lt;sup>+</sup> Dī 3. 188; Am 1. 336 pitthesupi.

tāya ca pana itarītaracīvarasantuṭṭhiyā nevattānukkaṁseti, na paraṁ vambheti. Yo hi tattha dakkho analaso sampajāno patissato, ayaṁ vuccati bhikkhu porāṇe aggaññe ariyavaṁse ṭhito.

Puna caparam bhikkhu santuṭṭho hoti itarītarena piṇḍapātena, itarītarapiṇḍapātasantuṭṭhiyā ca vaṇṇavādī, na ca piṇḍapātahetu anesanam appatirūpam āpajjati, aladdhā ca piṇḍapātam na paritassati, laddhā ca piṇḍapātam agadhito amucchito anajjhosanno ādīnavadassāvī nissaraṇapañño paribhuñjati, tāya ca pana itarītarapiṇḍapātasantuṭṭhiyā nevattānukkamseti, na param vambheti. Yo hi tattha dakkho analaso sampajāno patissato, ayam vuccati bhikkhu porāṇe aggaññe ariyavamse ṭhito.

Puna caparam bhikkhu santuṭṭho hoti itarītarena senāsanena, itarītarasenāsanasantuṭṭhiyā ca vaṇṇavādī, na ca senāsanahetu anesanam appatirūvam āpajjati, aladdhā ca senāsanam na paritassati, laddhā ca senāsanam agadhito amucchito anajjhosanno ādīnavadassāvī nissaraṇapañño paribhuñjati, tāya ca pana itarītarasenāsanasantuṭṭhiyā nevattānukkamseti, na param vambheti. Yo hi tattha dakkho analaso sampajāno patissato, ayam vuccati bhikkhu porāṇe aggaññe ariyavamse ṭhito.

Puna caparam bhikkhu santuṭṭho hoti itarītarena gilānapaccayabhesajjaparikkhārena, itarītaragilānapaccayabhesajjaparikkhārasantuṭṭhiyā ca vaṇṇavādī, na ca gilānapaccayabhesajjaparikkhārahetu anesanam appatirūpam āpajjati, aladdhā ca gilānapaccayabhesajjaparikkhāram na paritassati, laddhā ca gilānapaccayabhesajjaparikkhāram agadhito amucchito anajjhosanno ādīnavadassāvī nissaraṇapañño paribhuñjati, tāya ca pana itarītaragilānapaccayabhesajjaparikkhārasantuṭṭhiyā nevattānukkamseti, na param vambheti. Yo hi tattha dakkho analaso sampajāno patissato, ayam vuccati bhikkhu porāṇe aggaññe ariyavamse ṭhitoti mattam sa jaññā idha tosanattham.

So tesu gutto yatacāri gāmeti so tesu guttoti cīvare piṇḍapāte senāsane gilānapacayabhesajjaparikkhāre gutto gopito rakkhito samvutoti evampi so tesu gutto. Atha vā āyatanesu gutto gopito rakkhito samvutoti evampi so tesu gutto.

Yatacāri gāmeti gāme yato yatto paṭiyatto gutto gopito rakkhito samvutoti so tesu gutto yatacāri gāme.

Rusitopi vācam pharusam na vajjāti dūsito khumsito vambhito ghaṭṭito garahito upavadito pharusena kakkhalena nappaṭivajjā nappaṭibhaṇeyya, akkosantam na paccakkoseyya, rosantam nappaṭiroseyya, bhaṇḍantam na paṭibhaṇḍeyya, na kalaham kareyya, na bhaṇḍanam kareyya, na viyādam kareyya, na medhagam kareyya, kalaham bhaṇḍanam viggaham vivādam medhagam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, kalahabhaṇḍanaviggahavivādamedhagā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visaññutto vimariyādikatena cetasā vihareyyāti rusitopi vācam pharusam na vajjā. Tenāha Bhagavā—

Annañca laddhā vasanañca kāle, Mattaṁ sa jaññā idha tosanatthaṁ. So tesu gutto yatacāri gāme, Rusitopi vācaṁ pharusaṁ na vajjāti.

207. \* Okkhittacakkhu na ca pādalolo,
Jhānānuyutto bahujāgarassa.
Upekkhamārabbha samāhitatto,
Takkāsayam kukkuccañcupacchinde¹.

Okkhittacakkhu na ca pādaloloti katham khittacakkhu hoti, idhekacco bhikkhu cakkhulolo cakkhuloliyena samannāgato hoti, "adiṭṭham dakkhitabbam, diṭṭham samatikkamitabban"ti ārāmena ārāmam uyyānena uyyānam gāmena gāmam nigamena nigamam nagarena nagaram raṭṭhena rattham janapadena janapadam

<sup>\*</sup> Khu 1. 428 pitthepi.

dīghacārikam anavaṭṭhitacārikam anuyutto ca hoti rūpadassanāya. Evampi khittacakkhu hoti.

Atha vā bhikkhu antaragharam paviṭṭho vīthim paṭipanno asamvuto gacchati hatthim olokento, assam olokento, ratham olokento, pattim olokento, itthiyo olokento, purise olokento, kumārake olokento, kumārikāyo olokento, antarāpaṇam olokento, gharamukhāni olokento, uddham olokento, adho olokento, disāvidisam vipekkhamāno¹ gacchati, evampi khittacakkhu hoti.

Atha vā bhikkhu cakkhunā rūpam disvā nimittaggāhī hoti anubyañjanaggāhī, yatvādhikaraṇamenam cakkhundriyam asamvutam virahantam abhijjhādomanassā pāpakā akusalā dhammā anvāssaveyyum, tassa samvarāya nappaṭipajjati, na rakkhati cakkhundriyam, cakkhundriye na samvaram āpajjati. Evampi khittacakkhu hoti.

Yathā vā paneke bhonto samaṇabrāhmaṇā saddhādeyyāni bhojanāni bhuñjitvā te evarūpam visūkadassanam anuyutto viharanti, seyyathidam, naccam gītam vāditam pekkham akkhānam pāṇissaram vetāļam kumbhathūṇam sobhanakam caṇḍālam vamsam dhovanam hatthiyuddham assayuddham mahimsayuddham usabhayuddham ajayuddham meṇḍayuddham kukkuṭayuddham vaṭṭakayuddham daṇḍayuddham muṭṭhiluddham nibbuddham uyyodhikam balaggam senābyūham anīkadassanam iti vā. Evampi khittacakkhu hoti.

Katham na khittacakkhu hoti, idhekacco bhikkhu na cakkhulolo na cakkhuloliyena samannāgato hoti, "adiṭṭham dakkhitabbam, diṭṭham samatikkamitabban"ti na ārāmena ārāmam na uyyānena uyyānam na gāmena gāmam na nigamena nigamam na nagarena nagaram na raṭṭham raṭṭham na janapadena janapadam dīghacārikam anavaṭṭhitacārikam ananuyutto ca hoti rūpadassanāya. Evampi na khittacakkhu hoti.

Atha vā bhikkhu antaragharam paviṭṭho vīthim paṭipanno samvuto gacchati na hatthim olokento -pa- na disāvidisam vipekkhamāno gacchati. Evampi na khittacakkhu hoti.

Atha vā bhikkhu cakkhunā rūpam disvā na nimittaggāhī hoti -pacakkhundriye samvaram āpajjati. Evampi na khittacakkhu hoti.

Yathā vā paneke bhonto samaṇabrāhmaṇā saddhādeyyāni bhojanāni bhuñjitvā -pa- anīkadassanaṁ iti vā. Evarūpā visūkadassanānuyogā paṭivirato hoti. Evampi na khittacakkhu hotīti okkhittacakkhu.

Na ca pādaloloti katham pādalolo hoti, idhekacco bhikkhu pādalolo pādaloliyena samannāgato hoti, ārāmena ārāmam -pa- dīghacārikam anavaṭṭhitacārikam anuyutto hoti rūpadassanāya. Evampi pādalolo hoti.

Atha vā bhikkhu antopi saṃghārāme pādalolo pādaloliyena samannāgato hoti, na atthahetu na kāraṇahetu uddhato avūpasantacitto pariveṇato pariveṇam gacchati. Vihārato -pa- iti bhavābhavakatham katheti. Evampi pādalolo hoti.

Na ca pādaloloti pādaloliyam pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya, pādaloliyā ārato assa virato paṭivirato nikkhanto nissaṭo vippamutto visañnutto vimariyādikatena cetasā vihareyya.

Paṭisallānārāmo assa paṭisallānarato ajjhattam cetosamathamanuyutto anirākatajjhāno vipassanāya samannāgato brūhetā suñnāgāram jhāyī jhānarato ekattamanuyutto sadatthagarukoti okkhittacakkhu na ca pādalolo.

Jhānānuyutto bahujā garassāti jhānānuyutto dvīhi kāraņehi jhānānuyutto anuppannassa vā paṭhamassa jhānassa uppādāya yutto payutto āyutto samāyutto. Anuppannassa vā dutiyassa jhānassa. Tatiyassa jhānassa. Catutthassa jhānassa uppādāya yutto payutto āyutto samāyuttoti evampi jhānānuyutto. Atha vā uppannam vā paṭhamam jhānam āsevati bhāveti bahulīkaroti<sup>1</sup>. Uppannam vā dutiyam

jhānam. Tatiyam jhānam. Catuttham jhānam āsevati bhāveti bahulīkarotīti evampi jhānānuyutto.

Bahujāgarassāti idha bhikkhu divasam cankamena nisajjāya āvaraņīyehi dhammehi cittam parisodheti. Rattiyā paṭhamam yāmam cankamena nisajjāya āvaraṇīyehi dhammehi cittam parisodheti. Rattiyā majjhimam yāmam dakkhiṇena passena sīhaseyyam kappeti pāde pādam accādhāya sato sampajāno uṭṭhānasaññam manasi katvā. Rattiyā pacchimam yāmam paccuṭṭhāya cankamena nisajjāya āvaraṇīyehi dhammehi cittam parisodhetīti jhānānuyutto bahujāgarassa.

Upekkhamārabbha samāhitattoti upekkhāti yā catutthe jhāne upekkhā upekkhanā ajjhupekkhanā cittasamatā cittappassaddhatā majjhattatā cittassa. Samāhitattoti yā cittassa thiti saṇṭhiti avaṭṭhiti avisāhāro avikkhepo avisāhaṭamānasatā samatho samādhindriyaṁ samādhibalaṁ sammāsamādhi. Upekkhamārabbha samāhitattoti catutthe jhāne upekkhaṁ ārabbha ekaggacitto avikkhittacitto apisāhaṭamānasoti upekkhamārabbha samāhitatto.

Takkāsayam kukkuccancupacchindeti takkāti nava vitakkā, kāmavitakko byāpādavitakko vihimsāvitakko nātivitakko janapadavitakko amaramvitakko parānudayatāpaṭisannutto vitakko lābhasakkārasilokapaṭisannutto vitakko anavannattipaṭisannutto vitakko, ime vuccanti nava vitakkā. Kāmavitakkānam kāmasannāsayo. Byāpādavitakkānam byāpādasannāsayo. Vihimsāvitakkānam vihimsāsannāsayo. Atha vā takkānam vitakkānam sankappānam avijjāsayo. Ayoniso manasikāro āsayo. Asmimāno āsayo. Anottappam āsayo. Uddhaccam āsayo.

Kukkuccanti hatthakukkuccampi kukkuccam, pādakukkuccampi kukkuccam, hatthapādakukkuccampi kukkuccam, akappiye kappiyasaññitā, kappiye akappiyasaññitā, vikāle kālasaññitā, kāle vikālasaññitā, avajje vajjasaññitā, vajje avajjasaññitā. Yam evarūpam kukkuccam kukkuccāyanā kukkuccāyitattam cetaso vippaṭisāro manovilekho. Idam vuccati kukkuccam.

Api ca dvīhi kāraņehi uppajjati kukkuccam cetaso vippaţisāro manovilekho katattā ca akatattā ca. Katham katattā ca akatattā ca uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho—"katam me kāyaduccaritam, akatam me kāyasucaritam"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho. "Katam me vacīduccaritam. Katam me manoduccaritam. Kato me pāṇātipāto, akatā me pāṇātipātā veramaṇī"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho. "Katam me adinnādānam. Kato me kāmesumicchācāro. Kato me musāvādo. Katā me pisuṇā vācā. Katā me pharusā vācā. Kato me samphappalāpo. Katā me abhijjhā. Kato me byāpādo. Katā me micchādiṭṭhi, akatā me sammādiṭṭhī"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho. Evam katattā ca akatattā ca uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho.

Atha vā "sīlesumhi na paripūrakārī"ti uppajjati kukkuccam cetaso vippaṭisāro manovilekho, "indriyesumhi aguttadvāro"ti. "Bhojane amattaññūmhī"ti. "Jāgariyam ananuyuttomhī"ti. "Na satisampajaññena samannāgatomhī"ti. "Abhāvitā me cattāro satipaṭṭhānā"ti. "Abhāvitā me cattāro sammappadhānā"ti. "Abhāvitā me cattāro iddhipādā"ti. "Abhāvitāni me pañcindriyānī"ti. "Abhāvitāni me pañca balānī"ti. "Abhāvitā me satta bojjhaṅgā"ti. "Abhāvito me ariyo aṭṭhaṅgiko maggo"ti. "Dukkhaṁ me apariññātan"ti. "Dukkhasamudayo me appahīno"ti. "Maggo me abhāvito"ti. "Nirodho me asacchikato"ti uppajjati kukkuccaṁ cetaso vippaṭisāro mano vilekho. . Takkāsayaṁ kukkuccańcupacchindeti takkañca takkāsayañca kukkuccañca upacchindeyya chindeyya ucchindeyya samucchindeyya pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyyāti takkāsayaṁ kukkuccañcupacchinde. Tenāha Bhagavā—

Okkhittacakkhu na ca pādalolo, Jhānānuyutto bahujāgarassa. Upekkhamārabbha samāhitatto, Takkāsayaṁ kukkuccañcupacchindeti. 208. \* Cudito vacībhi satimābhinande,
Sabrahmacārīsu khilam pabhinde.
Vācam pamunce kusalam nātivelam,
Janavādadhammāya na cetayeyya.

Cudito vacībhi satimābhinandeti cuditoti upajjhāyā vā ācariyā vā samānupajjhāyakā vā samānācariyakā vā mittā vā sandiṭṭhā vā sambhattā vā sahāyā vā codenti "idam te āvuso ayuttam, idam te appattam, idam te asāruppam, idam te asīlaṭṭhan"ti. Satim upaṭṭhapetvā tam codanam nandeyya abhinandeyya modeyya anumodeyya iccheyya sādiyeyya patthayeyya pihayeyya abhijappeyya. Yathā itthī vā puriso vā daharo yuvā maṇḍanakajātiko sīsamnhāto uppalamālam vā vassikamālam vā adhimuttakamālam vā labhitvā ubhohi hatthehi paṭiggahetvā uttamaṅge sirasmim patiṭṭhāpetvā nandeyya abhinandeyya modeyya anumodeyya iccheyya sādiyeyya patthayeyya pihayeyya abhijappeyya. Evamevam satim upaṭṭhapetvā tam codanam nandeyya abhinandeyya modeyya anumodeyya iccheyya sādiyeyya patthayeyya pihayeyya abhijappeyya.

"Nidhīnamva<sup>1</sup> pavattāram, yam passe vajjadassinam. Niggayhavādim medhāvim, tādisam paṇḍitam bhaje.

Tādisam bhajamānassa, seyyo hoti na pāpiyo. Ovadeyyānusāseyya, asabbhā ca nivāraye. Satam hi so piyo hoti, asatam hoti appiyo"ti.

Cudito vacībhi satimābhinande, sabrahmacārīsu khilam pabhindeti sabrahmacārīti ekakammam ekuddeso samasikkhatā. Sabrahmacārīsu khilam pabhindeti sabrahmacārīsu āhatacittatam khilajātatam pabhindeyya, pancapi cetokhile bhindeyya, tayopi cetokhile bhindeyya, rāgakhilam dosakhilam mohakhilam bhindeyya pabhindeyya sambhindeyyāti sabrahmacārīsu khilam pabhinde.

<sup>\*</sup> Khu 1. 428 pitthepi.

Vācaṁ pamuñce kusalaṁ nātivelanti ñāṇasamuṭṭhitaṁ vācaṁ muñceyya atthūpasaṁhitaṁ dhammūpasaṁhitaṁ. Kālena sāpadesaṁ pariyantavatiṁ vācaṁ muñceyya pamuñceyyāti vācaṁ pamuñce kusalaṁ. Nātivelanti velāti dve velā kālavelā ca sīlavelā ca. Katamā kālavelā, kālātikkantaṁ vācaṁ na bhāseyya, velātikkantaṁ vācaṁ na bhāseyya, kālavelātikkantaṁ vācaṁ na bhāseyya. Kālaṁ asampattaṁ vācaṁ na bhāseyya, velaṁ asampattaṁ vācaṁ na bhāseyya.

"Yo ve<sup>1</sup> kāle asampatte, ativelam ca bhāsati. Evam so nihato seti, kokilāyeva<sup>2</sup> atrajo"ti.

Ayam kālavelā. . Katamā sīlavelā, ratto vācam na bhāseyya, duṭṭho vācam na bhāseyya, mūļho vācam na bhāseyya, musāvādam na bhāseyya, pisuṇavācam na bhāseyya, pharusavācam na bhāseyya, samphappalāpam na bhāseyya na katheyya na bhaṇeyya na dīpayeyya na vohareyya. Ayam sīlavelāti vācam pamunce kusalam nātivelam.

Janavādadhammāya na cetayeyyāti janāti khattiyā ca brāhmaņā ca vessā ca suddā ca gahaṭṭhā ca pabbajitā ca devā ca manussā ca. Janassa vādāya upavādāya nindāya garahāya akittiyā avaṇṇahārikāya sīlavipattiyā vā ācāravipattiyā vā diṭṭhivipattiyā vā ājīvavipattiyā vā na cetayeyya cetanam na uppādeyya cittam na uppādeyya saṅkappam na uppādeyya manasikāram na uppādeyyāti janavādadhammāya na cetayeyya. Tenāha Bhagavā—

Cudito vacībhi satimābhinande, Sabrahmacārīsu khilam pabhinde. Vācam pamuñce kusalam nātivelam, Janavādadhammāya na cetayeyyāti.

209. \* Athāparam pañca rajāni loke,Yesam satīmā vinayāya sikkhe.Rūpesu saddesu atho rasesu,Gandhesu phassesu sahetha rāgam.

Athāparam pañca rajāni loketi athāti padasandhi padasamsaggo padapāripūrī akkharasamavāyo byañjanasiliṭṭhatā padānupubbatāpetam athāti. Pañca rajānīti rūparajo saddarajo gandharajo rasarajo phoṭṭhabbarajo.

\* Rāgo rajo na ca pana reņu vuccati, Rāgassetam adhivacanam rajoti. Etam rajam vippajahitvā<sup>1</sup> paṇḍitā, Viharanti te vigatarajassa sāsane.

Doso rajo na ca pana reņu vuccati -pa-. Viharanti te vigatarajassa sāsane.

Moho rajo na ca pana reņu vuccati -pa-. Viharanti te vigatarajassa sāsane.

**Loke**ti apāyaloke manussaloke devaloke khandhaloke dhātuloke āyatanaloketi athāparam pañca rajāni loke.

Yesam satīmā vinayāya sikkheti yesanti rūparāgassa saddarāgassa gandharāgassa rasarāgassa photthabbarāgassa. Satīmāti yā sati anussati patissati sati saraṇatā dhāraṇatā apilāpanatā asammussanatā satindriyam satibalam sammāsati satisambojjhango ekāyanamaggo, ayam vuccati sati, imāya satiyā upeto samupeto upagato samupagato upapanno samupapanno samannāgato. So vuccati satimā. Sikkheti tisso sikkhā adhisīlasikkhā adhicittasikkhā adhipaññāsikkhā. Katamā adhisīlasikkhā -pa- ayam adhipaññāsikkhā. Yesam satīmā vinayāya sikkheti satimā puggalo yesam rūparāgassa saddarāgassa gandharāgassa rasarāgassa photthabbarāgassa vinayāya paṭivinayāya pahānāya vūpasamāya paṭinissaggāya paṭipassaddhiyā adhisīlampi sikkheyya adhicittampi sikkheyya adhipañňampi sikkheyya, imā tisso sikkhāyo āvajjanto sikkheyya. Jānanto sikkheyya -pa- sacchikātabbam sacchikaronto sikkheyya ācareyya samācareyya samādāya vatteyyāti yesam satīmā vinayāya sikkhe.

<sup>\*</sup> Khu 8. 154 pitthepi.

Rūpesu saddesu atho rasesu, gandhesu phassesu sahetha rāganti rūpesu saddesu gandhesu rasesu phoṭṭhabbesu rāgaṁ saheyya parisaheyya abhibhaveyya ajjhotthareyya pariyādiyeyya maddeyyāti rūpesu saddesu atho rasesu, gandhesu phassesu sahetha rāgaṁ. Tenāha Bhagavā—

Athāparam pañca rajāni loke, Yesam satīmā vinayāya sikkhe. Rūpesu saddesu atho rasesu, Gandhesu phassesu sahetha rāganti.

210. \* Etesu dhammesu vineyya chandam,
Bhikkhu satimā suvimuttacitto.
Kālena so sammā dhammam parivīmamsamāno,
Ekodibhūto vihane tamam so, (iti Bhagavā.)

Etesu dhammesu vineyya chandanti etesūti rūpesu saddesu gandhesu rasesu phoṭṭhabbesu. Chandoti yo kāmesu kāmacchando kāmarāgo kāmanandī kāmataṇhā kāmasneho kāmapariļāho kāmamucchā kāmajjhosānaṁ kāmogho kāmayogo kāmupādānaṁ -pa-kāmacchandanīvaraṇaṁ. Etesu dhammesu vineyya chandanti etesu dhammesu chandaṁ vineyya paṭivineyya pajaheyya vinodeyya byantiṁ kareyya anabhāvaṁ gameyyāti etesu dhammesu vineyya chandaṁ.

Bhikkhu satimā suvimuttacittoti bhikkhūti puthujjanakalyāṇako vā bhikkhu, sekho vā bhikkhu. Satimāti yā sati anussati -pa- sammāsati satisambojjhaṅgo ekāyanamaggo. Ayaṁ vuccati sati, imāya satiyā upeto samupeto -pa-. So vuccati satimā.

Bhikkhu satimā suvimuttacittoti paṭhamam jhānam samāpannassa nīvaraṇehi cittam muttam vimuttam suvimuttam. Dutiyam jhānam samāpannassa vitakkavicārehi cittam muttam vimuttam suvimuttam. Tatiyam jhānam samāpannassa pītiyā ca cittam muttam vimuttam suvimuttam suvimuttam suvimuttam samāpannassa sukhadukkhehi cittam muttam vimuttam suvimuttam. Ākāsānamcāyatanam samāpannassa rūpasamāya paṭighasamāya nānattasamāya cittam muttam vimuttam suvimuttam. Vimnānamcāyatanam samāpannassa

<sup>\*</sup> Khu 1. 428 pitthepi.

ākāsānañcāyatanasaññāya cittaṁ. Ākiñcaññāyatanaṁ samāpannassa viññāṇañcāyatanasaññāya cittaṁ. Nevasaññānāsaññāyatanaṁ samāpannassa ākiñcaññāyatanasaññāya cittaṁ muttaṁ vimuttaṁ suvimuttaṁ. Sotāpannassa sakkāyadiṭṭhiyā vicikicchāya sīlabbataparāmāsā diṭṭhānusayā vicikicchānusayā tadekaṭṭhehi ca kilesehi cittaṁ muttaṁ vimuttaṁ suvimuttaṁ. Sakadāgāmissa oļārikā kāmarāgānusayā paṭighānusayā tadekaṭṭhehi ca kilesehi cittaṁ muttaṁ vimuttaṁ suvimuttaṁ. Anāgāmissa aṇusahagatā kāmarāgasaññojanā paṭighasaññojanā aṇusahagatā kāmarāgānusayā paṭighānusayā tadekaṭṭhehi ca kilesehi cittaṁ muttaṁ vimuttaṁ suvimuttaṁ. Arahato rūparāgā arūparāgā mānā uddhaccā avijjāya mānānusayā bhavarāgānusayā avijjānusayā tadekaṭṭhehi ca kilesehi bahiddhā ca sabbanimittehi cittaṁ muttaṁ vimuttaṁ suvimuttanti bhikkhu satimā suvimuttacitto.

 ${\bf K\bar{a}lena}$  so samm ${f \bar{a}}$  dhammam pariv ${f \bar{m}}$ amsam ${f \bar{a}}$ noti  ${\bf k\bar{a}len\bar{a}}$ ti uddhate citte samathassa $^1$  k ${f \bar{a}}$ lo. Sam ${f \bar{a}}$ hite citte vipassan ${f \bar{a}}$ ya k ${f \bar{a}}$ lo.

"Kāle paggaņhati cittam, niggaņhati punāpare<sup>2</sup>. Sampahamsati kālena, kāle cittam samādahe.

Ajjhupekkhati kālena, so yogī kālakovido. Kimhi kālamhi paggāho, kimhi kāle viniggaho.

Kimhi pahamsanākālo, samathakālo ca kīdiso. Upekkhākālam cittassa, katham dasseti yogino.

Līne cittamhi paggāho, uddhatasmim viniggaho. Nirassādagatam cittam, sampahamseyya tāvade.

Sampahaṭṭhaṁ yadā cittaṁ, alīnaṁ bhavatinuddhataṁ. Samathassa ca so³ kālo, ajjhattaṁ ramaye mano.

Etena mevupāyena, yadā hoti samāhitam. Samāhitacittamaññāya, ajjhupekkheyya tāvade. Evam kālavidū dhīro, kālaññū kālakovido. Kālena kālam cittassa, nimittamupalakkhaye"ti.

Kālena so sammā dhammam parivīmamsamānoti "sabbe sankhārā aniccā"ti sammā dhammam parivīmamsamāno. "Sabbe sankhārā dukkhā"ti sammā dhammam parivīmamsamāno. "Sabbe dhammā anattā"ti sammā dhammam parivīmamsamāno -pa- "yam kinci samudayadhammam, sabbam tam nirodhadhamman"ti sammā dhammam parivīmamsamāno.

Ekodibhūto vihane tamam so, iti Bhagavāti ekodīti ekaggacitto avikkhittacitto avisāhaṭamānaso samatho samādhindriyam samādhibalam sammāsamādhīti ekodibhūto. Vihane tamam soti rāgatamam dosatamam mohatamam diṭṭhitamam mānatamam kilesatamam duccaritatamam andhakaraṇam acakkhukaraṇam aññāṇakaraṇam paññānirodhikam vighātapakkhikam anibbānasamvattanikam haneyya vihaneyya pajaheyya vinodeyya byantim kareyya anabhāvam gameyya.

**Bhagavā**ti gāravādhivacanam. Api ca bhaggarāgoti Bhagavā. Bhaggadosoti Bhagavā, bhaggamohoti Bhagavā, bhaggamānoti Bhagavā, bhaggaditthīti Bhagavā, bhaggakandakoti Bhagavā, bhaggakilesoti Bhagavā, bhaji vibhaji pavibhaji dhammaratananti Bhagavā, bhavānam antakaroti Bhagavā, bhāvitakāyo, bhāvitasīlo, bhāvitacitto, bhāvitapaññoti Bhagavā, bhaji vā Bhagavā araññavanapatthāni pantāni senāsanāni appasaddāni appanigghosāni vijanavātāni manussarāhasseyyakāni patisallānasāruppānīti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā cīvarapindapātasenāsanagilānapaccayabhesajjaparikkhārānanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā attharasassa dhammarasassa vimuttirasassa adhisīlassa adhicittassa adhipaññāyāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam jhānānam catunnam appamaññānam catunnam arūpasamāpattīnanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā atthannam vimokkhānam atthannam abhibhāyatanānam navannam anupubbavihārasamāpattīnanti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā dasannam saññābhāvanānam dasannam kasinasamāpattīnam ānāpānassatisamādhissa asubhasamāpattiyāti Bhagavā, bhāgī vā Bhagavā catunnam satipatthānānam catunnam sammappadhānānam catunnam iddhipādānam pañcannam indriyānam pañcannam balānam sattannam bojjhanganam ariyassa atthangikassa maggassati Bhagava, bhaga vā Bhagavā dasannam Tathāgatabalānam catunnam vesārajjānam catunnam pațisambhidanam channam abhiññanam channam Buddhadhammananti

Bhagavā, Bhagavāti netam nāmam mātarā katam, na pitarā katam, na bhātarā katam, na bhaginiyā katam, na mittāmaccehi katam, na ñātisālohitehi katam, na samaṇābrāhmaṇehi katam, na devatāhi katam, vimokkhantikametam Buddhānam Bhagavantānam bodhiyā mūle saha sabbañnutanāṇassa paṭilābhā sacchikā pañnatti yadidam Bhagavāti ekodibhūto vihane tamam so, iti Bhagavā. Tenāha Bhagavā—

Etesu dhammesu vineyya chandam, Bhikkhu satimā suvimuttacitto. Kālena so sammā dhammam parivīmamsamāno, Ekodibhūto vihane tamam so, (iti Bhagavāti.)

Sāriputtasuttaniddeso soļasamo.

Atthakavaggamhi solasa suttaniddesā samattā.

Mahāniddesapāļi niţţhitā.

## Khuddakanikāye sattamabhāgapotthake

## Mahāniddesapāļiyam

## Samvannitapadānam anukkamanikā

| Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko        |
|----------------|-------------|-----------------|------------------|
| [ A ]          |             | [ A ]           |                  |
| Akatthamāno    | 54          | Aññato          | 67, 273          |
| Akappiyo       | 194         | Aññatra saññāya | 228              |
| Akittayī       | 217, 275    | Aññadattho      | 131              |
| Akukkuco       | 166, 167    | Aññamaññaṁ      | 224              |
| Akubbam        | 257         | Aññamaññehi     | 320              |
| Akubbamāno     | 38, 41, 239 | Aññamokkhā      | 24               |
| Akuham         | 367         | Aññasitā        | 126              |
| Akuhako        | 172         | Aññāya          | 312              |
| Akevalī        | 232         | Aññena          | 65, 107          |
| Akkusalo       | 222, 229    | Aņumpi saññaṁ   | 149              |
| Akkodhano      | 165, 332    | Atarī           | 191              |
| Akkhāya        | 131         | Aticca          | 93               |
| Akkheyyam      | 98          | Atimaññe        | 310              |
| Agataṁ disaṁ   | 375         | Atimāne         | 180, 334         |
| Agiddho        | 156         | Atimāno         | 197, 391         |
| Aggaṁ          | 218         | Atisāradiṭṭhiyā | 231              |
| Aggahesum      | 160         | Atisitvā        | 252              |
| Accatari       | 342         | Atītaṁ          | 170              |
| Accantasuddhi  | 75          | Attaṁ pahāya    | 83               |
| Accayeyya      | 48          | Attagarahī      | 41               |
| Ajeguccho      | 175, 178    | Attañjaho       | 69               |
| Ajjhagā        | 363         | Attadaṇḍā       | 315              |
| Ajjhattaṁ      | 268, 271    | Attanā          | 230              |
| Ajjhattasantim | 143         | Attā            | 63, 80, 191, 273 |
| Añāṇā          | 145         | Attham          | 211              |
| Aññaṁ          | 81          | Atthi           | 369              |

| Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko     | Padānukkamo   | Piṭṭhaṅko          |
|----------------|---------------|---------------|--------------------|
| [ A ]          |               | [ A ]         |                    |
| Attho          | 131           | Anissito      | 103, 163,          |
| Atha 117, 1    | 36, 294, 310, |               | 189, 341           |
|                | 324, 392      | Anītiham      | 314                |
| Adakkhi        | 251           | Anu-esī       | 388                |
| Adassam        | 143           | Anugijjhati   | 9, 184             |
| Addasā         | 254           | Anugijjheyya  | 287                |
| Addasāsim      | 323           | Anugīyanti    | 330                |
| Addasi         | 314           |               | 142, 144, 146, 244 |
| Adiṭṭhiyā      | 145           | Anuggaho      | 257                |
| Addhā          | 2             | Anutthunanti  | 244                |
| Adhițțhito     | 119           | Anutthunā     | 129                |
| Adhipātakā     | 386           | Anutthunāti   | 129                |
| Adhivāsayeyya  | 388           | Anuddhato     | 168                |
| Adhosi         | 63            | Anudhammam    | 384                |
| Anattagarahī   | 258           | Anupādiyāno   | 83, 267            |
| Ananugiddho    | 349           | Anupādisese   | 219                |
| Anapekkhinam   | 190           | Anupucchamāno |                    |
| Anapekkhino    | 123           | Anusikkhe     | 314                |
| Anabhibhūto    | 314           | Anusocati     | 170                |
| Anariyadhammam | 52            | Anussaranti   | 228                |
| Anavajjakammam | 243           | Anūpanīto     | 159                |
| Anassāvī       | 179           | •             | 82                 |
| Anādiyānam     | 86            | Anūpaneyya    | 63                 |
| Anānujānam     | 222           | Anūpayam      |                    |
| Anānupuṭṭho    | 51            | Anūpayo       | 62, 239            |
| Anāriyam       | 112           | Anūpalittam   | 156                |
| Aniketacārī    | 395           | Anūpalitto    | 69, 157            |
| Aniketasārī    | 153           | Anekarūpehi   | 272                |
| Anițțhurī      | 349           | Anejassa      | 274, 350           |
| Anissāya       | 147           | Anejo         | 349                |

| Padānukkamo  | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo           | Piţţhaṅko |
|--------------|-------------|-----------------------|-----------|
| [ A ]        |             | [ A ]                 |           |
| Anokasārī    | 152         | Abhigajjam            | 133       |
| Anoko        | 389         | Abhichanno            | 18        |
| Anositam     | 323         | Abhijaññā             | 271       |
| Antaṁ        | 163         | Abhijappeyya          | 289       |
| Antā         | 39          | Abhijānam             | 64        |
| Anto         | 84          | Abhinande             | 404       |
| Annam        | 196         | Abhinandeyya          | 337       |
| Annānaṁ      | 290         | Abhinibbutatto        | 54        |
| Anvānayanti  | 237         | Abhipassam            | 238       |
| Anveti       | 13          | Abhibhū               | 314       |
| Apatthayāno  | 243         | Abhiratt <del>ā</del> | 233       |
| Aparam       | 70          | Abhivadanti           | 232       |
| Aparaddhā    | 232         | Abhisajjeyya          | 302       |
| Apāhatam     | 128         | Abhisambhave          | 375       |
| Apāhatasmim  | 127         | Abhisambhaveyya       | 387, 392  |
| Apihālu      | 174         | Abhisitto             | 231       |
| Apucchimha   | 217         | Amaccharī             | 174, 193  |
| Apurakkhatam | 192         | Amamo                 | 38        |
| Apekkhamānā  | 25          | Amāyo                 | 332       |
| Appam        | 32, 90, 237 | Ambujam               | 156       |
| Appagabbho   | 175, 332    | Aratiṁ                | 140       |
| Appamatto    | 45, 314     | Aratī                 | 324, 394  |
| Appasaddesu  | 294         | Ariyānaṁ              | 122       |
| Appiyam      | 103, 392    | Arogaṁ                | 64        |
| Appodake     | 38, 320     | Alaṁ                  | 237       |
| Abandhano    | 342         | Alabhamāno            | 290       |
| Abalā        | 9           | Alābhe                | 184       |
| Abbatā       | 145         | Avadāniyā             | 28        |
| Abbuyha      | 330         | Avasissati            | 98        |
| Abbūļhasallo | 45          | Avikatthī             | 166       |

| Padānukkamo   | Piṭṭhaṅko     | Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko        |
|---------------|---------------|----------------|------------------|
| [ A ]         |               | [ ]            | Ā ]              |
| Avikampamāno  | 150           | Āgamā          | 136              |
| Avirujjhamānā | 136           | Āgā            | 149              |
| Aviruddho     | 184           | $ar{A}gar{u}$  | 155              |
| Avivādabhūmim | 238           | Ājavaṁ         | 339              |
| Avītataņhāse  | 36, 244       | Ātaṅkaphassena | 388              |
| Avītivatto    | 79            | Ātappaṁ        | 295              |
| Avīvadātā     | 56            | Ātāpī          | 295              |
| Avokkamam     | 339           | Ātumānaṁ       | 52, 230, 273     |
| Asamvindam    | 348           | Āthabbaṇaṁ     | 297              |
| Asaññī        | 217           | Ādānagantham   | 76               |
| Asatā         | 194, 344      | Ādiccabandhu   | 264              |
| Asantāsī      | 166           | Ādiyatī        | 59               |
| Asante        | 210, 211, 213 | Ādīnavaṁ       | 121              |
| Asantesu      | 257           | Ādeti          | 352              |
| Asantyā       | 214           | Ānisaṁsaṁ      | 56, 80           |
| Asātaṁ        | 204, 210, 211 | Āyasmā         | 108, 352         |
| Asāro         | 321           | Ārammaṇaṁ      | 339              |
| Asitam        | 364           | Āvaraye        | 286              |
| Asissam       | 394           | Āvase          | 95               |
| Asīlatā       | 145           | Avaheyya       | 235              |
| Asmi          | 268           | Āvilattaṁ      | 390              |
| Assā          | 8             | Āvisi          | 321              |
| Assutiyā      | 145           | Āsaṁ<br>—      | 76               |
| Ahu           | 132, 324      | Āsattim        | 38               |
|               |               | Āsatti         | 170              |
| [Ā]           |               | Āsanaṁ<br>-    | 101, 371, 384    |
| Ākāsaṁ        | 338           | Āsanesu        | 294              |
| Āgataṁ        | 367           | Āsayam<br>-    | 402              |
| Āgato         | 354           | Āsā            | 201              |
| Āgamaṁ        | 369           | Āha            | 67, 79, 145, 229 |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko        | Padānukkamo   | Piṭṭhaṅko        |
|------------------|------------------|---------------|------------------|
| [ Ā              | ]                | J]            | J ]              |
| Āhu              | 34, 52, 102,     | Uccāvacesu    | 371              |
| 11               | 4, 125, 128, 222 | Uṇhaṁ         | 388              |
| гт               | 1                | Uttamam       | 122, 161         |
| []               |                  | Uttamam naram | 161              |
| Iṅgha            | 217              | Uttariṁ       | 79               |
| Icca             | 108, 352         | Udakabindu    | 104              |
| Iccham           | 127, 133, 323    | Uddham sa     | 135              |
| Icchati          | 107              | Uddhaṁsarā    | 244              |
| Icchā            | 22, 214          | Unnati        | 132              |
| Icchānidānā      | 23               | Unnamatī      | 131              |
| Icchānidānāni    | 214              | Unnameyya     | 299              |
| Icche            | 140              | Upaccagā      | 129              |
| Iti              | 54, 95, 144      | Upacchinde    | 403              |
| Itonidānam       | 213              | Upaṭṭhitāse   | 240              |
| Itonidānā        | 203              | Upanissāya    | 205, 244         |
| Idam             | 141              | Upanissitā    | 219              |
| Idam meti        | 346              | Upayaṁ        | 239              |
| Idameva saccanti | 237              | Upayā         | 62, 63, 159      |
| Idha             | 31, 84,          | Uparundhe     | 268              |
|                  | 121, 241         | Upalabbhati   | 191              |
| Ime va kāme      | 26               | Upavādam      | 301              |
| Iriyāno          | 341              | Upasantassa   | 273              |
| •                | ,                | Upasanto      | 161, 190, 343    |
| [ U              | _                | Upasame       | 273              |
| Uggayha          | 134, 156         | Upātivatto    | 250              |
| Uggahaṇaṁ        | 255              | Upekkhako     | 186, 257         |
| Uggahāyanti      | 70               | Upekkhati     | 255              |
| Uggahītam        | 78, 136          | Upekkhā       | 402              |
| Ugghāti          | 130              | Upeti         | 47, 62, 239, 254 |
| Uccāvacam        | 71, 73           | Ubhayante     | 84               |

| Padānukkamo   | Piṭṭhaṅko          | Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko           |
|---------------|--------------------|----------------|---------------------|
| [ [           | IJ-Ū]              | [ (            | 0]                  |
| Ubhosu antesu | 39                 | Okaṁ           | 152                 |
| Ussadam       | 275                | Okasārī        | 152                 |
| Ussadā        | 55, 188            | Okkhittacakkhu | 399                 |
| Ussesu        | 351                | Ogham          | 14, 15, 17, 43, 46  |
| Ūmi           | 274                | Oghatiņņassa   | 123                 |
|               | [ D ]              | Otiņņo         | 326                 |
|               | [E]                | Omako          | 223                 |
| Ekam saccam   | 226                | Omesu          | 351                 |
| Ekacariyam    | 119, 121           | Oram           | 92                  |
| Eke           | 47                 | Osāne          | 323                 |
| Eko           | 112, 361           | ГК             | Ka]                 |
| Ekodi         | 381                | Kanhassa       | 391                 |
| Ekodibhūto    | 409                | Kati           | 372                 |
| Ejati         | 193                | Katthiko       | 304                 |
| Ejā           | 274, 349           | Kathaṁkathā    | 204, 206            |
| Ejānugā       | 70                 | Kathamkathī    | 209                 |
| Etaṁ          | 115, 121, 211,     | Kathamdassī    | 161                 |
|               | 212, 224, 312      | Katham nu      | 144                 |
| Etampi        | 96                 | Kathaṁsīlo     | 161                 |
| Eti           | 133, 194, 220, 235 | Kathayeyya     | 308                 |
| Ete           | 219                | Kathojjam      | 126, 130            |
| Ettāvatā      | 218                | Kapaņo         | 116                 |
| Etto          | 218                | Kapīva         | 70                  |
| Ettha         | 234, 324           | Kappaṁ         | 194, 254            |
| Eyya          | 239                | Kappayanti     | 75, 87              |
| Elambujam     | 156                | Kappayeyya     | 82                  |
| Evaṁ          | 97, 105, 156, 274  | 11 0 00        | 5, 86, 87, 194, 261 |
| Evābhijānam   | 64                 | Kappiyo        | 261                 |
| Esa khvassa   | 118                | Kamma virādhay |                     |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko        | Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko          |
|------------------|------------------|----------------|--------------------|
| [ Ka ]           |                  | [              | [Ka]               |
| Kammāro          | 382              | Kukkuccā       | 292                |
| Kammunā          | 159              | Kutonidānā     | 200, 201, 210      |
| Kayavikkaye      | 301              | Kutonidāno     | 203, 212           |
| Kayirā           | 121, 290, 309    | Kutopahūtā     | 196, 198,          |
| Kareyya          | 275, 301, 389    | 1              | 203, 212           |
| Karoti           | 83               | Kuppati        | 128, 184           |
| Karonti          | 311              | Kuppapaţiccasa | •                  |
| Kalahā           | 196, 198         | Kubbati        | 103, 205, 236      |
| Kalaho           | 196              | Kubbanti       | 76                 |
| Kalyāṇapīti      | 393              | Kubbaye        |                    |
| Kasmā            | 226, 227         | •              | 336, 338           |
| Kassaci          | 341, 353         | Kubbetha       | 272                |
| Kāmaṁ            | 253              | Kurute         | 79                 |
| Kāmapaṅko        | 339              | Kuva           | 394                |
| Kāmayamānassa    | 2                | Kusalā         | 52, 81, 133, 221,  |
| Kāmayānassa      | 3                |                | 224, 253           |
| Kāmā             | 1, 5, 15, 21, 27 | Kusalānu-esī   | 388                |
| Kāme             | 157, 331, 342    | Kusalāvadānā   | 126, 219           |
| Kāmesu           | 123, 190         | Kusalāvadāno   | 230                |
| Kālaṅkataṁ       | 98               | Kusalo         | 230                |
| Kālena           | 408              | Kuhim          | 246                |
| Kimsū bhavissāma | 29               | Kuhiñci        | 48, 55, 60, 76,    |
| Kiñcanaṁ         | 343              |                | 275, 289           |
| Kiñci            | 267              | Kodhaṁ         | 300                |
| Kiñhi            | 251              | Kodho          | 165, 204, 206, 391 |
| Kittayissāmi     | 319              |                |                    |
| Kitti            | 114              |                | Kha]               |
| Kivanto          | 371              | Khantim        | 239, 338           |
| Kyāssa           | 376              | Khādanīyānam   |                    |
| Kukkuccam        | 167, 402         | Khiḍḍaṁ        | 295                |

| Padānukkamo   | Piṭṭhaṅko        | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko |
|---------------|------------------|-----------------|-----------|
| [ Kh          | a ]              | [ Ga ]          |           |
| Khilaṁ        | 404              | Gotama          | 161       |
| Khilo         | 48               | Gotamassa       | 313       |
| Khīṇasote     | 38               | [ Gha ]         |           |
| Khettam       | 8, 191           | Ghaṭṭayantā     | 160       |
| Khemam        | 238, 351         | Gharamhā        | 242       |
| Khemadassino  | 100              |                 | 272       |
| [ <b>G</b> a  | a 1              | [ Ca ]          |           |
| Gacchati      | 195              | Cakkhu (vivaṭa) | 275       |
| Gacchato      | 375              | Cakkhumā        | 356       |
| Gacche        | 391              | Cakkhūhi        | 285       |
| Gaṇiṁ         | 354, 369         | Catuppadānam    | 387       |
| Gantham       | 81               | Caturo          | 394       |
| Ganthā        | 76, 159, 190     | Caram           | 45        |
| Ganthāni      | 256              | Carato          | 123       |
| Gathitam      | 76               | Carantam        | 74        |
| Gadhitā       | 123              | Caranti         | 135       |
| Gadhitāni     | 330              | Caritvāna       | 112       |
| Gabbhakaraṇaṁ | 298              | Carissasi       | 343       |
| Gavā          | 8                | Care            | 244, 337  |
| Gahāya        | 70               | Careyya         | 38        |
| Gahessasi     | 343              | Cintayanto      | 137       |
| Gāmakathāya   | 286              | Cutūpapāto      | 245       |
| Giddhā        | 27, 99           | Cuto            | 241       |
| Gutto         | 399              | Cudito          | 404       |
| Guhā          | 17               | Cetayeyya       | 405       |
| Guhāsu        | 371              | Codito          | 117       |
| Gedham        | 339              | [ Cha ]         |           |
| Gedho         | 27, 99, 193, 349 | Chandam         | 39, 407   |
| Gocarā        | 377              | Chandagū        | 257       |
|               | l                | S               |           |

| Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko          | Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko         |
|----------------|--------------------|---------------------------|-------------------|
| [ <b>C</b> ]   | ha]                | [ Ja ]                    |                   |
| Chandajātassa  | 3                  | Jīvitena                  | 310               |
| Chandanidānāni | 201                | Jīyati                    | 345               |
| Chandanunito   | 49                 | •                         | TI 1              |
| Chando         | 3                  | _                         | Jha]              |
| Chinnasoto     | 342                | Jhānānuyutto              | 401               |
| [ ]            | a]                 | Jhāyati                   | 116               |
| Jaññā          | 31, 397            | Jhāyī                     | 291               |
| Janam          | 97, 318            | ]                         | Ña ]              |
| Janavādadhammā | iya 405            | $\tilde{N}$ atv $\bar{a}$ | 64, 77, 121,      |
| Janā           | 94, 98, 405        |                           | 189, 209          |
| Jantu          | 14, 31, 51, 71, 79 | Ñāṇapathāya               | 209               |
| Jantuno        | 3, 98              | Nāṇabandhu                | 255               |
| Jappaṁ         | 26                 | Ñāṇena                    | 82, 145, 147      |
| Jappanam       | 339                | Ñāṇenapi                  | 83                |
| Jappanā        | 245                | Națienapi                 | 65                |
| Jappitāni      | 245                | [ Ţh                      | a - Þa ]          |
| Jappe          | 147, 246           | <b>Ṭhatvā</b>             | 229, 235          |
| Jarasā         | 93                 | <b>Țhito</b>              | 274               |
| Jalena         | 156                | <u></u> Þaṁsā             | 386               |
| Jāgariyaṁ      | 294                | г                         | Ta]               |
| Jātaṁ          | 315                | Taṁ                       | 161               |
| Jātā           | 130                |                           |                   |
| Jāte           | 135                | Takkam                    | 228               |
| Jānāti         | 221                | Takkāsayam                | 402               |
| Jānāmi         | 251                | Taṇhaṁ                    | 140               |
| Jāniyāma       | 216                | Taṇhā                     | 36, 189, 244, 268 |
| Jigucchitam    | 244                | Taṇhāya                   | 184               |
| Jīvati         | 93                 | Tato                      | 13                |
| Jīvitaṁ        | 32, 90             | Tattha                    | 80, 125, 131, 254 |

| Padānukkam  | o Piṭṭhaṅko            | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko     |
|-------------|------------------------|--------------------|---------------|
|             | [ Ta ]                 | [ Ta ]             |               |
| Tathaddasā  | 254                    | Tesam              | 88            |
| Tathāvidho  | 21, 117                | Tosanattham        | 397           |
| Tathiyam    | 224                    | [ Tha ]            | I             |
| Tathiyā     | 249                    | Thale              | 340           |
| Tatheva     | 251                    | Thāmam             | 272           |
| Tandim      | 295, 333               | Thāwaram           | 390           |
| Tamam       | 361, 409               | Thiyo              | 9             |
| Tammayo     | 158                    | Thīnaṁ             | 333           |
| Taranti     | 70                     | Thunanti           | 227           |
| Tare        | 15                     | Theyyam na kare    | 389           |
| Tava        | 108                    | They yaili na Kare | 369           |
| Tasā        | 390                    | [ Da ]             |               |
| Tasmā       | 14, 29, 48, 58, 79, 81 | Daṇḍā              | 315           |
| Tassa       | 2, 3, 78, 86, 164, 188 | Dassaye            | 102           |
| Tassa bhaga | vato 314               | Dassim             | 74            |
| Tādiṁ       | 365                    | Dahanti            | 126, 225      |
| Tādī        | 88                     | Dahāti             | 230           |
| Tikiccham   | 298                    | Dahāsi             | 149           |
| Tiṭṭhaṁ     | 18                     | Daheyya            | 234           |
| Titthe      | 273, 392               | Daļham             | 122, 389      |
| Tiṭṭheyya   | 301, 334               | Daļham vadānā      | 234, 248      |
| Tittham     | 233                    | Dāsaporisam        | 8             |
| Titthyā     | 233                    | Dāsā               | 8             |
| Tisso       | 108                    | Diṭṭhaṁ            | 81            |
| Tuccham     | 225                    | Diṭṭhaṁ va sutaṁ   | 244           |
| Tumassa     | 251                    | Ditthasutam mutesu | 106           |
| Tumo        | 232                    | Diṭṭhā             | 98            |
| Tusitā      | 354                    | Diṭṭhiṁ            | 48, 134, 160  |
| Te          | 15                     | Diţţhiparibbasānā  | 221, 223, 236 |
| Te ve       | 144                    | Diṭṭhipurakkharāno | 254           |

| Padānukkamo  | Piṭṭhaṅko          | Padānukkamo   | Piṭṭhaṅko                |
|--------------|--------------------|---------------|--------------------------|
| [            | Da ]               | [1]           | Oha ]                    |
| Diţţhimpi    | 84                 | Dhīrā         | 34                       |
| Diţţhiyā     | 145, 147, 148, 158 | Dhīrehi       | 144                      |
| Diţţhisārī   | 255                | Dhīro         | 42, 220, 258, 385        |
| Diţţhīnivesā | 57                 | Dhonassa      | 59                       |
| Diţţhīsu     | 78, 171            | Dhonā         | 59                       |
| Diţţhe       | 67, 80             | Dhonena       | 137                      |
| Diţţhena     | 64, 65             | Dhono         | 105                      |
| Ditthe sute  | 229                | F.            | Na ]                     |
| Diţţho       | 352                | Na            | 66, 88, 158, 191,        |
| Disā         | 322                | 114           | 224. ādipitthesu         |
| Disvā        | 38, 77, 95, 115,   | Na atthi      | 213                      |
|              | 130. ādipiṭṭhesu   | Nakkhattam    | 298                      |
| Disvāna      | 140, 253           | Natthi        | 55, 86, 133, 136,        |
| Dissati      | 355                | ratin         | 151. <b>ā</b> dipitthesu |
| Dukkham      | 13                 | Natthi meti   | 348                      |
| Dukkhūpanītā | 29                 | Nappamajjeyya | 293, 313                 |
| Duṭṭhamanā   | 47                 | Namassam      | 314                      |
| Duddasam     | 324                | Nametha       | 97                       |
| Duppamuñcā   | 23                 | Naro          | 9, 58                    |
| Duraccayam   | 342                | Navīvadātā    | 223                      |
| Duraccayo    | 339                | Nave          | 257, 338                 |
| Duve         | 238                | Nāgāramāvase  | 95                       |
| Dūre         | 21                 | Nāgo          | 155                      |
| 1            | Dha ]              | Nājjheti      | 342                      |
| Dhammam      | 189, 232, 247      | Nātivelam     | 405                      |
| Dhammā       | 56, 88, 209        | Nādeti        | 352                      |
| Dhammesu     | 58, 85, 141, 250   | Nānā          | 221, 228                 |
| Dhāvati      | 330                | Nāmaṁ         | 98                       |
| Dhī          | 34                 | Nāmañca       | 213                      |
|              |                    |               |                          |

| Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko        | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko   |
|----------------|------------------|-----------------------|-------------|
| [ N            | [a]              | [ Na ]                |             |
| Nāmarūpasmim   | 344              | Nivesanā              | 85          |
| Nāvaṁ          | 14, 15           | Nivesanesu            | 58          |
| Nāsīsatī       | 46               | Nisaṅkhati            | 350         |
| Niketacārī     | 395              | Nisevati              | 113         |
| Niketasārī     | 153              | Nisevetha             | 122         |
| Nigghosam      | 117              | Nissajja              | 146         |
| Nigghose       | 372              | Nissayam              | 83          |
| Nighāti        | 130              | Nissayat <del>ā</del> | 189         |
| Niccā          | 94               | Nissayā               | 147, 189    |
| Niccheyya      | 58, 85, 141, 250 | Nissayeyya            | 81          |
| Niṭṭhā         | 201, 202         | Nissāya               | 229         |
| Niṭṭhuriyaṁ    | 349              | Nissitā               | 125         |
| Niddam         | 294, 333         | Nissito               | 57, 81, 254 |
| Niddhame       | 382              | Nihīnato              | 81, 248     |
| Nindam         | 237              | Nihīnapañño           | 223, 232    |
| Nindāya        | 128, 299         | Nihīno                | 150, 232    |
| Nipako         | 381              | Nīyati                | 171         |
| Nibbāti        | 266              | Nīceyyo               | 188, 272    |
| Nibbanamattano | 331              | Nupasankheyyo         | 163         |
| Nibbānamanaso  | 334              | Nūparato              | 261         |
| Nibbānasantike | 123              | Nejati                | 193         |
| Nibbijjha      | 331              | Neti                  | 194         |
| Niyyetha       | 309, 335         | Neyyo                 | 88, 159     |
| Nirattā        | 63, 191, 273     | Nopalitto             | 43          |
| Nirassajanti   | 70               | Nopalimpati           | 105         |
| Nirassati      | 352              | No santi              | 188         |
| Nirāsatti      | 170              |                       | 100         |
| Niviṭṭhā       | 28, 125, 234     | [ Pa ]                | 55 co 215   |
| Nivittho       | 49               | Pakappanā             | 55, 60, 245 |
| Nivissavādī    | 253, 258         | Pakappayitvā          | 228         |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko       | Padānukkamo                  | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------------|------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                | ]               | [ Pa ]                       |           |
| Pakappitā             | 55, 60, 86, 254 | Paṭisūraṁ                    | 133       |
| Pakappitāni           | 143             | Paṇidhi                      | 84        |
| Pakappitesu           | 245             | Paṇidhīdha                   | 84        |
| Pakappanam            | 339             | Paṇḍitāse                    | 218       |
| Pakubbamāno           | 49, 69          | Paṇḍito                      | 96, 119   |
| Paṅkena               | 156             | Paṇṇe                        | 104       |
| Pakkho                | 391             | Patilīnacarassa              | 101       |
| Pagāhati              | 118             | Patilīno                     | 172       |
| Pagāļho               | 20              | Patthanā                     | 245, 262  |
| Pacinam               | 143             | Patthayatī                   | 242       |
| Paccekasaccesu        | 125             | Patthayamānassa              | 245       |
| Pacceti               | 84, 88          | Patthiyo                     | 262       |
| Paccenti              | 148, 251        | Padume                       | 105       |
| Pacchā                | 25, 343         | Panudeyya                    | 300       |
| Pajaṁ                 | 36, 319         | Pantamhi                     | 376       |
| Pajappati             | 242             | Pante                        | 394       |
| Pajā                  | 123, 226        | Pannabhāro                   | 260       |
| Pajānaṁ               | 226, 384        | Papañcasankh <del>a</del>    | 217       |
| Pañhavimamsakāse      | 128             | Papañcasankh <del>a</del> ya | 267       |
| Paññaṁ                | 393             | Pappuyya                     | 132       |
| Paññāya               | 310             | Pabbatānam                   | 371       |
| Paṭinisajja           | 340             | Pabrūmi                      | 212, 350  |
| Paṭipajjati           | 112             | Pabrūhi                      | 161, 211  |
| Paṭipadam             | 284             | Pabhinde                     | 404       |
| Paṭibuddho            | 97              | Pamādena                     | 333       |
| Paṭibhānavā           | 180             | Pamāya                       | 235       |
| Paṭivajj <del>ā</del> | 311             | Pamuñcam                     | 70        |
| Paṭisaṁyujeyya        | 151             | Pamuñce                      | 405       |
| Pațisenim             | 311             | Pamoham                      | 149       |
| Pațisenikattā         | 135             | Param                        | 136       |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko           |
|------------------|--------------|--------------------------|---------------------|
| [ Pa ]           |              | [ Pa ]                   |                     |
| Paradhammikānam  | 387          | Parissay <del>ā</del>    | 10, 280, 281,       |
| Paraneyyam       | 250          |                          | 372, 373            |
| Paramam          | 64, 78, 246  | Parissayāni              | 387, 393            |
| Paravādehi       | 117          | Parihāyanti              | 3                   |
| Parikissati      | 119          | Parihīnam                | 128                 |
| Pariggaham       | 100          | Parihīnapañño            | 224                 |
| Pariggahā        | 94, 100      | Pareto                   | 116                 |
| Pariggahāni      | 214          | Paresam                  | 117                 |
| Pariggahesu      | 43           | Paro                     | 229                 |
| Parijāneyya      | 336          | Pavakkhāmi               | 384                 |
| Pariññā          | 43           | Pavasam                  | 242                 |
| Pariññāya        | 40           | Pavādiyāse               | 227                 |
| Parittase        | 290          | Pavitakkam               | 136                 |
| Paridevam        | 288          | Pavuccati                | 98                  |
| Paridevati       | 129          | Pavutt <del>a</del>      | 209                 |
| Paridevadhamme   | 394          | Paveditam                | 144                 |
| Paridevaneyye    | 395          | Pavedhati                | 242                 |
| Paridevayanti    | 29           | Pavedhitam               | 245                 |
| Paridevo         | 99, 104, 197 | Pavedheyya<br>Palikhañña | 299                 |
| Paripuṇṇaṁ       | 247          | Palikhanna<br>Palehi     | 391<br>133          |
| Paripuṇṇamānī    | 231          | Pasamsam                 | 127, 237            |
| Pariphandamānam  | 35           | Pasamsakāmā              | 127, 237            |
| Paribbasāno      | 78           | Pasamsanti               | 249                 |
| Parivajjaye      | 15           | Pasamsito                | 131, 299            |
| Parivajjeti      | 5            | Pasavo                   | 191, 299            |
| Parivīmamsamāno  | 409          | Pasutā                   | 27                  |
| Parisam          | 126          | Pasuto                   | 331                 |
| Parisāya         | 127, 131     | Passam                   | 142, 252            |
| Parissayavinayam | 280          | Passati                  | 56, 80, 81, 98, 250 |

| Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko       | Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko        |
|----------------|-----------------|-------------------------|------------------|
| [ Pa ]         |                 | [ Pa ]                  |                  |
| Passatha       | 37, 318         | Puññe                   | 69               |
| Passāmi        | 35, 64, 251     | Puṭṭho                  | 133              |
| Pahassamāno    | 229             | Puttā                   | 191              |
| Pahāya         | 15, 62, 243     | Puthu kāme              | 9                |
| Pahitattassa   | 380             | Puthujanānam            | 311              |
| Pahīyati       | 95              | Puthujjanam             | 113              |
| Pahoti         | 205             | Puthujjan <del>ā</del>  | 192              |
| Pāgabbhiyam    | 305             | Puthujj <del>ā</del>    | 239, 255         |
| Pātimokkham    | 284             | Puthuso                 | 233              |
| Pādalolo       | 291, 399, 401   | Puthū                   | 248              |
| Pādāpi         | 140             | Pubbanto                | 163              |
| Pānānam        | 290             | Pubbāsave               | 257              |
| Pāpe           | 69              | Pubbe                   | 343              |
| Pāraṁ          | 88              | Purakkhatam             | 164              |
| Pāragū<br>-    | 15, 16          | Purakkhatā              | 56               |
| Pāraṅgato<br>- | 88              | Purakkhatv <del>ā</del> | 393              |
| Pāva           | 51, 52, 65, 230 | Purāṇam                 | 337              |
| Piyam          | 103, 392        | Purābhedā               | 162              |
| Piyappahūtā    | 198             | Purimam                 | 70               |
| Piyāni         | 201, 202        | Purisā                  | 9                |
| Piyāyitam      | 97              | Pure                    | 25               |
| Pihayanti      | 123             | Purekkharonti           | 75, 87           |
| Pihā           | 174, 341        | Purekkhārā              | 75, 87, 164, 192 |
| Piheti         | 341             | Petam                   | 98               |
| Pīti           | 2               | Petassa                 | 98               |
| Pītimano       | 2               |                         |                  |
| Pucchā         | 263             | Pesuññam                | 197, 199, 300    |
| Pucchāma       | 217             | Pesuņā                  | 199              |
| Pucchāmi       | 263             | Pesuņāni                | 200              |
| Pucchito       | 161, 350        | Pesuņiyam               | 300              |

| Padānukkamo   | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piţţhaṅko           |
|---------------|-----------|----------------------|---------------------|
| [ Pa ]        |           | [ Ba ]               |                     |
| Pesuņeyye     | 178       | Bahūni               | 228                 |
| Pokkhare      | 104       | Bālaṁ                | 126                 |
| [ Pha ]       |           | Bālā                 | 223, 224            |
| Phandamānam   | 319       | Bālo                 | 222, 223,           |
| Phandamāne    | 37        |                      | 225, 229, 232       |
| Pharusena     | 311       | Bāloti               | 234                 |
| Phalāni       | 238       | Buddho               | 363                 |
| Phassam       | 39        | Byappathayo          | 376                 |
| Phassanidānam | 211       | Byāruddhe            | 320, 323            |
| Phassā        | 215       | Brāhmaṇaṁ            | 86                  |
| Phasse        | 390       | Brāhmaṇassa          | 250                 |
| Phassena      | 288       | Brāhmaṇā             | 192                 |
| Phassesu      | 171       | Brāhmaņo             | 66, 77, 88, 151,    |
| Phāsu         | 383       |                      | 254, 340            |
| Phutthassa    | 288       | Brūmi                | 190, 224, 238, 339  |
| Phuttho       | 272, 388  | Brūhi                | 108, 198, 217       |
| <br>Phusanti  | 215       | [ Bha ]              |                     |
| [ Ba ]        |           | Bhagavato sāsane 314 |                     |
| Baddhānam     | 369       | Bhagavā              | 111, 141, 149, 162, |
| Bandhanam     | 342       | S                    | 262, 267. ādi       |
| Bandhū        | 9         | Bhajato              | 371                 |
| Balīyanti     | 9         | Bhajamānassa         | 101                 |
| Bahiddhā      | 271       | Bhajeyya             | 295                 |
| Bahum         | 253       | Bhantaṁva            | 113                 |
| Bahujāgarassa | 402       | Bhaddante            | 284                 |
| Bahudhā       | 389       | Bhayaṁ               | 315, 321            |
| Bahunā        | 18        | Bhavaṁ               | 147, 205,           |
| Bahulīkareyya | 294       |                      | 210, 212, 289       |
| Bahūnam       | 369       | Bhavanam             | 323                 |

| Padānukkamo                  | Piṭṭhaṅko        | Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko           |
|------------------------------|------------------|----------------|---------------------|
| [ Bha                        | ı ]              | [ Ma ]         |                     |
| Bhavane                      | 102              | Maññetha       | 82, 122             |
| Bhavanti                     | 210              | Mattaṁ         | 397                 |
| Bhavanto                     | 392              | Matto          | 231                 |
| Bhavasātabaddhā              | 23               | Maddante       | 10, 13              |
| Bhavābhavāya                 | 84, 220          | Manasā         | 137                 |
| Bhavābhavesu                 | 36, 60, 244      | Manasābhisitto | 231                 |
| Bhavāya                      | 189              | Manaso         | 390                 |
| Bhavūpanītā                  | 241              | Manussaphassā  | inam 387            |
| Bhavesu                      | 36, 38           | Mano           | 2, 132, 216         |
| Bhāye                        | 385              | Mantabhāṇī     | 168                 |
| Bhārā                        | 260              | Mantā          | 168, 268            |
| Bhāseyya                     | 305              | Mando          | 119                 |
| Bhikkhu 5                    | 4, 267, 385, 407 | Mamattam       | 214, 348            |
| Bhikkhuno                    | 101, 370, 381    | Mamattā        | 37, 38, 94, 99, 287 |
| Bhinnamivodakam              | . 14             | Mamattāya      | 96                  |
| Bhūripañño                   | 73               | Mamāyite       | 37, 94, 99          |
| Bheravā                      | 371              | Mamāyetha      | 287                 |
| Bheravesu                    | 289              | Mamidanti maf  |                     |
| ГМа                          | . 1              | Mayā           | 319                 |
| [ <b>M</b> a<br>Maṅku        | _                | Maraṇaṁ        | 95                  |
|                              | 117, 127         | Maraņenapi     | 95                  |
| Maccumukhe                   | 36<br>3          | Malam          | 382                 |
| Macco<br>Maccharam           | _                | Mahāgedho      | 118                 |
|                              | 197              | Mahesi         | 266                 |
| Macchariyam                  | 99, 193          | Mahogho        | 339                 |
| Macchariyena<br>Macchariyena | 300              | Māgaṇḍiya      | 141, 145, 149       |
| Macche                       | 320              | Māgaṇḍiyo      | 144, 148            |
| Maccherayuttā                | 199              | Mānam          | 60, 336             |
| Maccheva                     | 38               | Mānātimānam    | 132                 |
| Majjhe                       | 343              | Mānena         | 231                 |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko         | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko            |
|-----------------|-------------------|--------------------|----------------------|
| [ Ma ]          |                   | [ Ma ]             |                      |
| Māno            | 197               | Momuhato           | 149                  |
| Māmako          | 96, 298           | Mosavajjam         | 118, 204, 206        |
| Māyaṁ           | 60, 295           | Mosavajje          | 309, 335             |
| Mārisā          | 108               | Mohanasmim         | 18, 19               |
| Māhu            | 343               |                    | [ Ya ]               |
| Micchā          | 112               | Yaṁ                | 81, 96               |
| Mithu           | 126, 224          | Yam kiñci          | 31                   |
| Miyyati         | 92, 93            | Yakkhassa          | 218                  |
| Mutam           | 81                | Yatacāri           | 399                  |
| Mutimā          | 224               | Yatonidānam        | 211                  |
| Mutiyā          | 158               | Yathānudham        |                      |
| Mute            | 67, 80            | Yadattani          | 56, 80               |
| Muttakarīsapuņņ | am 140            | Yadā               | 390                  |
| Munayo          | 100               | Yadicchati         | 390                  |
| Muni            | 43, 47, 103, 105, | Yadidam            | 383                  |
|                 | 121. ādipiṭṭhesu  | Yaduttarim         | 79                   |
| Munino          | 123               | Yaso               | 114                  |
| Musā            | 225               |                    |                      |
| Musāti          | 151               | Yasmim             | 226                  |
| Musā na bhaņey  | ya 390            | Yassa<br>V= 1-= -: | 55, 56, 84, 189, 194 |
| Mussate         | 111               | Yā kāci            | 239, 268             |
| Mettā           | 390               | Yānam<br>V         | 113                  |
| Metteyya        | 110               | Yugam              | 137                  |
| Metteyyo        | 108               | Yuto               | 178, 180             |
| Methunam        | 107, 110,         | Yutto              | 119, 127             |
|                 | 112, 122, 296     | Yudhāya            | 134                  |
| Methunamanuyu   | ttassa 108, 110   | Ye                 | 375                  |
| Medhagam        | 234, 236, 318     | Ye keci            | 236                  |
| Monam           | 169               | Ye cāpi            | 200                  |
| Momuham         | 148               | Yesam              | 98                   |

| Padānukkamo | Piṭṭhaṅko     | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko            |
|-------------|---------------|---------------------|----------------------|
| [ Ya ]      |               | [ La ]              |                      |
| Yesīdha     | 136           | Lapayeyya           | 303                  |
| Yo          | 4, 9, 50, 342 | Labhanti            | 237                  |
| [ Ra ]      |               | Lābhakamyā          | 182, 303             |
| Ragañca     | 140           | Limpati             | 42, 104, 105         |
| Rajatassa   | 382           | Lepā                | 45, 105, 157         |
| Rajāni      | 406           | Lokamimam j         | parañca 46           |
| Rajjati     | 107           | Lokasmim            | 75, 82, 267          |
| Ratim       | 361, 363      | Loke                | 7, 22, 35, 55, 60    |
| Randhamesī  | 128           | Loko                | 321                  |
| Rase        | 287           | Lobham              | 300                  |
| Rasesu      | 184           | Lobhā               | 201                  |
| Rāgarattā   | 77            |                     | [Va]                 |
| Rāgarāgī    | 77            | Vaggasārī           | 83, 256              |
| Rājakhādāya | 133           | Vagguvado           | 353                  |
| Rittam      | 371, 384      | Vacasā              | 232                  |
| Rittapesuņo | 332           | Vacībhi             | 404                  |
| Rittassa    | 123           | Vajjā               | 399                  |
| Rukkhamūlam | 371           | Vatam               | 240                  |
| Ruciyā      | 49            | Vat <del>ā</del> ni | 71                   |
| Ruppati     | 4             | Vatthānam           | 290                  |
| Rusito      | 311, 399      | Vatthum             | 8, 191               |
| Rūpañca     | 213           | Vadate              | 351                  |
| Rūpe        | 214, 336      | Vadanti             | 47, 75, 81, 133, 218 |
| Rūpesu      | 205           | Vadassu             | 134                  |
| [ La ]      |               | Vadānam             | 65                   |
| Lakkhaṇaṁ   | 297           | Vadānā              | 125                  |
| Laddhā      | 3, 290, 396   | Vadeyya             | 49, 63, 151, 156     |
| Lapanā      | 303           | Vadehi              | 284                  |
| Lapanti     | 36            | Vambhayitena        |                      |

| Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko     | Padānukkamo  | Piṭṭhaṅko     |
|-------------------|---------------|--------------|---------------|
| [ Va ]            |               | [ V          | a ]           |
| Vasanam           | 396           | Vidvā        | 71, 239, 340  |
| Vassasatāpi       | 92            | Vidhāvati    | 326           |
| Vācam payuttam    | 305           | Vidhāsu      | 150           |
| Vācāyato          | 169           | Vinayā       | 270           |
| Vādaṁ             | 47, 151       | Vinayāya     | 406           |
| Vādakāmā          | 126           | Vinayetha    | 395           |
| Vādayanti 124,    | 134, 233, 237 | Vinābhāvam   | 94            |
| Vādesu            | 193           | Vinighāti    | 127           |
| Vāri              | 104           | Vinicchayam  | 205           |
| Vikappayam        | 273           | Vinicchayā   | 143, 203      |
| Vikappayeyya      | 74, 86        | Vinicchayāni | 236           |
| Vikkhambhaye      | 393           | Vinicchaye   | 229, 235      |
| Vigayha           | 126           | Vineyya      | 39            |
| Viggayha          | 221, 222, 247 | Vinodayeyya  | 391           |
| Viggāhikam        | 308           | Vinodetvā    | 361           |
| Vighātam          | 108           | Vippajahe    | 296           |
| Vighātabhūmi      | 132           | Vippamutto   | 258, 261      |
| Vicaranti         | 160, 201      | Vippahātave  | 116           |
| Vicareyya         | 155           | Vibhavam     | 205, 210, 212 |
| Vicinam           | 312           | Vibhavāya    | 189           |
| Vijaññā           | 390           | Vibhūtasaññī | 217           |
| Vijānato          | 350           | Vibhūte      | 213, 214      |
| Vijigucchato      | 370           | Vibhūsā      | 296           |
| Vijigucchamānassa | 383           | Vibhoti      | 215, 216, 217 |
| Vijjati           | 189, 191      | Vimamsī      | 219           |
| Vijjanti          | 190           | Vimānadassī  | 229           |
| Vitakke           | 395           | Vimāneti     | 230           |
| Vitare            | 333           | Vimutto      | 219           |
| Vitareyya         | 43            | Viyattesu    | 83            |
| Viditvāna         | 96            | Viyārabbhā   | 350           |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko     | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko     |
|-----------------|---------------|-----------------|---------------|
| [ Va ]          | ]             | [ Va ]          |               |
| Virajjati       | 107, 181      | Visamanti jaññā | 31            |
| Virato          | 244, 337, 350 | Visame          | 28            |
| Virame          | 130, 292, 293 | Visuddhim       | 107, 125, 233 |
| Virāgaratto     | 77            | Visenikatvā     | 135           |
| Virādhayitvā    | 242           | Visenibhūto     | 73, 259       |
| Virutam         | 298           | Visesi          | 82, 248       |
| Viruddho        | 184           | Visesī          | 150, 188      |
| Vivaṭam         | 74            | Visosehi        | 343           |
| Vivaṭacakkhu    | 275           | Vissajja        | 256           |
| Vivade          | 226           | Vihane          | 409           |
| Vivadetha       | 150, 151      | Vihareyya       | 294           |
| Vivādam         | 220, 235      | Vītagedho       | 193           |
| Vivādajātesu    | 200, 256      | Vītataņho       | 162           |
| Vivādayanti     | 134, 222, 247 | Vītamaccharo    | 351           |
| Vivādayetha     | 132, 238      | Vīriyaparakkamo | 389           |
| Vivādassa       | 238           | Vuccati         | 161, 195, 340 |
| Vivādā          | 130, 196, 198 | Vuttā           | 204, 272      |
| Vivādāni        | 79, 250       | Vedagū          | 158, 232, 340 |
| Vivittaṁ        | 101           | Vedi            | 221           |
| Vivitto         | 155           | Vedehi          | 71            |
| Vivekam         | 122, 264      | Vedo            | 158           |
| Vivekadassī     | 171           | Vedheyya        | 246, 371      |
| Vivekā          | 20            | Vemajjhe        | 163           |
| Viveke          | 108           | Velā            | 405           |
| Visajja         | 76            | Veviccham       | 333           |
| Visaññasaññī    | 216           |                 |               |
| Visattikam      | 190           | [ Sa ]          |               |
| Visattikā       | 7             | Samvase         | 333, 334      |
| Visamam         | 151           | Saṁvijitaṁ      | 319           |
| Visamam careyya | 31            | Samvegam        | 319           |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko       | Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko            |
|-----------------|-----------------|------------------|----------------------|
| [ Sa ]          |                 | ı                | [Sa]                 |
| Samsuddhapaññā  | 223             | Satto            | 17                   |
| Saṁsuddhi       | 64              | Satthā           | 242, 353             |
| Sakaṁ           | 48, 194         | Satthāni         | 117                  |
| Sakam sakam     | 247             | Sadā             | 14, 188, 269, 312    |
| Sakāyanāni      | 249             | Sadevakassa      | 355                  |
| Sakāyane        | 234             | Saddhammapūj     | āpi 249              |
| Sakkhidhammam   | 280, 314        | Saddho           | 181                  |
| Saṅkappehi      | 116             | Santamevidam     | 94                   |
| Saṅkhatā        | 55              | Santaseyya       | 387                  |
| Saṅkhā          | 254, 255        | Santim           | 244                  |
| Saṅgaṁ          | 70, 342         | Santi            | 56, 57, 85, 94, 159  |
| Saṅgataṁ        | 97              | Santipadam       | 264                  |
| Saccam          | 225, 226        | Santivādo        | 156                  |
| Saccanti        | 151             | Santīti nibbutin | in 313               |
| Saccamanā       | 47              | Sante            | 208                  |
| Saccā           | 339             | Santo 53         | , 146, 195, 256, 311 |
| Sacco           | 222, 247        | Sandiṭṭhiyā      | 223                  |
| Sacco siyā      | 332             | Sandiţţhirāgena  | 233                  |
| Saññaṁ          | 43, 160         | Sannidhim        | 290                  |
| Saññamena       | 240             | Sapariyantacārī  | 385                  |
| Saññasaññī      | 216             | Sappasseva       | 6                    |
| Saññasatto      | 71              | Sappo            | 6                    |
| Saññānidānā     | 217             | Sabbam           | 103, 339, 340        |
| Saññāya         | 228             | Sabbattha        | 103                  |
| Saññāvimuttassa | 159             | Sabbadhi         | 351                  |
| Saññāvirattassa | 159             | Sabbadhī         | 349                  |
| Sanho           | 180             | Sabbaso          | 331, 344             |
| Sataṁ           | 272             | Sabrahmacārīsu   | a 404                |
| Satīmā          | 406             | Samam            | 151, 188             |
| Sato 7, 14      | , 188, 269, 312 | Samaṇā           | 130, 192             |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko       | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko      |
|-----------------|-----------------|-----------------|----------------|
| [ Sa            | ]               | [ Sa            | ]              |
| Samaṇānaṁ       | 311             | Sayaṁ           | 71             |
| Samaņena        | 204             | Sayam samattāni | 49             |
| Samativattati   | 8               | Sayanam         | 384            |
| Samattā         | 224, 231        | Sayanamhi       | 394            |
| Samatto         | 231             | Sayanāsane      | 372, 376       |
| Samantam        | 321             | Sayanesu        | 294            |
| Samāgamā        | 137             | Sayameva        | 52             |
| Samādāya        | 240, 381        | Sarikkho        | 272            |
| Samādhim        | 284             | Sarīsapānam     | 386            |
| Samāya          | 237             | Sallaṁ          | 45, 324, 330   |
| Samāhitatto     | 402             | Sallaviddhova   | 4              |
| Samijjati       | 2               | Savibhūsam      | 296            |
| Samuggahāya     | 80              | Sahetha         | 394, 407       |
| Samuggahītam    | 58, 77, 85, 250 | Sā taṁ          | 204, 210, 211  |
| Samuggahītesu   | 149             | Sātiyesu        | 179            |
| Samuddassa      | 274             | Sāmaṁ           | 231            |
| Samecca         | 72              | Sāmaggiyam      | 102            |
| Sametassa       | 215, 217        | Sāriputta       | 383            |
| Sameti          | 220             | Sāriputto       | 352            |
| Sameritā        | 322             | Sāvajjakammaṁ   | 243            |
| Samesu          | 351             | Sāsanaṁ         | 108, 111       |
| Samo            | 150             | Sāsane          | 313            |
| Samoti          | 82              | Sāhasā          | 337            |
| Sampajāno       | 309             | Sikkhati        | 182            |
| Sampayātave     | 137             | Sikkhā          | 122, 330, 331  |
| Samparāyāya     | 201             | Sikkhissāmase   | 108            |
| Sampavedheyya   | 289             | Sikkhe          | 208, 209, 269, |
| Sambodhi        | 384             |                 | 313, 331       |
| Sambodhikāmassa | 384             | Sikkhetha       | 29, 115, 122   |
| Sammutiyo       | 239, 255        | Sikkhema        | 241            |

| Padānukkamo   | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko          |
|---------------|-------------|----------------|--------------------|
| [ Sa ]        |             | [              | Sa ]               |
| Sikkheyya     | 308         | Supinam        | 297                |
| Sitāse        | 70          | Suppahāya      | 22                 |
| Sito          | 338         | Subbināyo      | 253                |
| Sitvāva       | 15          | Subham vadānā  | 125                |
| Siyā          | 331         | Subham vadāno  | 254                |
| Sītaṁ         | 388         | Suvimuttacitto | 407                |
| Sīdati        | 330         | Susānaṁ        | 371                |
| Sīmā          | 87          | Sūro           | 133                |
| Sīmātigo      | 77          | Sekho          | 395                |
| Sīlabbatam    | 81, 243     | Setthato       | 250                |
| Sīlabbatāni   | 379         | Settha         | 394                |
| Sīlabbatena   | 145, 310    | Senā           | 73, 135, 259       |
| Sīlavatato    | 241         | Seyyo          | 272                |
| Sīlavatāni    | 50          | Sevato         | 384                |
| Sīlavate      | 67, 80      | Seveyya        | 299                |
| Sīlavatena    | 82, 88      | Sessam         | 394                |
| Sīluttamā     | 240         | Soko           | 99, 197            |
| Sujjhati      | 65          | Socati         | 129, 194, 342, 344 |
| Sutam         | 81          | Socanti        | 94                 |
| Sutā          | 98          | Soceyya        | 338                |
| Sute          | 67, 80      | Sotam          | 342                |
| Sutena        | 159         | Sopadhīko      | 65                 |
| Sutvā         | 117, 311    | Sneham         | 336                |
| Sutvāna       | 108         | Svātivattā     | 58                 |
| Suddhānupassī | 65          |                |                    |
|               | 3, 145, 148 | _              | Ha ]               |
| Suddhim vado  | 254         | Hadayassitam   | 324                |
| Suddhi        | 65          | Hassam         | 295                |
| Suddhī        | 249         | Hassatī        | 131                |
| Sunihīnapaññā | 223         | Hāyate         | 115                |

| Padānukkamo | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo | Piṭṭhaṅko |
|-------------|--------------|-------------|-----------|
| [ Ha ]      |              | [3          | На]       |
| Hitvā       | 257          | Hīnā        | 79        |
| Hitvāna     | 236          | Hīnā narā   | 36        |
| Hiraññaṁ    | 8            | Hīno        | 82, 248   |
| Hīnaṁ       | 81, 114, 246 | Hīyamāne    | 338       |
| Hīnavādo    | 129          | Huraṁ       | 84        |

### Khuddakanikāye sattamabhāgapotthake

# Mahāniddesapāļiyam

# $Lakkhitabbapad\bar{a}na\dot{m}\ anukkamanik\bar{a}$

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ A ]                  |           | [ A ]               |           |
| Akappiyo               | 194       | Attā                | 63, 191   |
| Akukkuco               | 167       | Atthā nānā          | 131, 138  |
| Akuhako                | 172, 367  | Atimāne ca          | 180       |
| Akkodhano              | 165, 332  | Atimāno             | 197, 334  |
| Akkhāya vādam          | 131       | Atisāradiṭṭhiyā     | 231       |
| Akkheyyam              | 98        | Atisitvā            | 252       |
| Agiddho                | 156       | Atītaṁ nānusocati   | 170       |
| Accantasuddhīti        | 75        | Attaṁ pahāya        | 83        |
| Ajeguccho              | 178       | Atha                | 117       |
| Ajjhattamevupasame     | 273       | Atha kho so         | 93        |
| Ajjhattasantim         | 143       | Atha ce sayam       | 232       |
| Ajjhattaṁ              | 268       | Atha jīvitena       | 310       |
| Ajjhattam upasantassa  | 273       | Atha tvaṁ           | 136       |
| Aññatra saññāya        | 228       | Atha vāpi bahiddhā  | 271       |
| Aññamaññehi byāruddhe  | 320       | Atha vāpi samādhim  | 284       |
| Aññassa dhammaṁ        | 247       | Atha vāpi diṭṭhiṁ   | 244       |
| Aññena so sujjhati     | 65        | Athassa suddhim     | 241       |
| Aññam ito              | 232       | Athāparāni          | 387       |
| Aññaṁ taṁ pucchāma     | 217       | Athāparam pañca     | 406       |
| Aññam vimāneti         | 230       | Athāsanesu          | 294       |
| Aṭṭhaṅgasamannāgato sa | ro 353    | Atho pasamsampi     | 237       |
| Atarī so               | 190       | Athopi ve saccamanā | 47        |
| Attagarahi             | 41        | Adakkhi ce          | 251       |
| Attañjaho              | 69        | Adakkhim            | 324       |
| Attadaṇḍā              | 315       | Adassam             | 143       |

| Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|----------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ A ]          |           | [ A ]                  |           |
| Adiṭṭhiyā      | 145       | Appagabbho             | 175, 332  |
| Addhā          | 2, 392    | Appañhi'dam            | 32        |
| Adhivāsayeyya  | 388       | Appañhi'dam jīvitamāhu | 34        |
| Adhosi so      | 63        | Appamatto              | 45, 314   |
| Anattagarahī   | 258       | Apāhatasmim            | 127       |
| Anariyadhammam | 52        | Apāhatam               | 128       |
| Ananugiddho    | 349       | Apihālu                | 174       |
| Anānugiddho    | 41        | Appiyā                 | 103, 392  |
| Anānupuṭṭho    | 51        | Appaṁ vata jīvitaṁ     | 90        |
| Annānamatho    | 290       | Appaṁ hi etaṁ          | 237       |
| Aniccato       | 40        | Abandhano              | 342       |
| Aniketacārī    | 395       | Abalānam balīyanti     | 9         |
| Aniṭṭhurī      | 349       | Abbūļhasallo           | 45        |
| Anissāya       | 147       | Abhigajja              | 133       |
| Anissito       | 103, 189  | Abhibhū                | 314       |
| Anuggaho       | 257       | Amaccharī              | 174, 193  |
| Anugijjhati    | 9         | Amamo                  | 38        |
| Anugīyanti     | 330       | Amāyo                  | 332       |
| Anuddhato      | 168       | Aratim sahetha         | 394       |
| Anupucchamano  | 149       | Alābhe ca              | 184       |
| Anupādiyāno    | 83, 267   | Avadāniyā              | 28        |
| Anusikkhe      | 314       | Avikatthī              | 166       |
| Anūpanīto      | 159       | Aviruddho ca           | 184       |
| Anūpayo        | 239       | Avihālu                | 174       |
| Anūpayam       | 63        | Avītataņhāse           | 36, 244   |
| Anejassa       | 274, 350  | Avīvadātā              | 56        |
| Anejo          | 349       | Asatā ca               | 344       |
| Anesanāni      | 290, 396  | Asatā ca na socati     | 194       |
| Anoko          | 389       | Asantāsī               | 166       |
| Annam          | 396       | Asantesu               | 257       |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko |
|--------------------|-----------|-------------------|-----------|
| [ A - Ā ]          |           | [1]               |           |
| Asātaṁ             | 204       | Idha              | 31, 84    |
| Assā               | 8         | Idha tosanattham  | 397       |
| Asitam             | 364       | Idha paṇḍitāse    | 218       |
| Ākāsaṁ             | 338       | Idheva sikkhema   | 241       |
| Āgato              | 354       | Idheva suddhim    | 124, 233  |
| Āgataṁ             | 369       | Ime va kāme       | 26        |
| Ājavaṁ brūmi       | 339       | [U]               |           |
| Ātaṅkaphassena     | 388       | Uccāvacesu        | 371       |
| Ātāpī              | 295       | Uṇhaṁ             | 388       |
| Āthabbaṇam supinam | 297       | Uttamam naram     | 161       |
| Ādānagantham       | 76        | Uttarim kurute    | 79        |
| Ādiccabandhu       | 264       | Uda Uda           | 353       |
| Ādiyatī ca dhammam | 59        | Udabindu yathāpi  | 104       |
| Āyasmā             | 108, 352  | Udāhu aññampi     | 218       |
| Ārammaṇaṁ          | 339       | Udāhu te          | 228       |
| Āsā ca             | 201       | Uddhamsa lokasmim | 235       |
| Āsam na kubbanti   | 76        | Uddhamsarā        | 244       |
| [I]                |           | Upaccagā          | 129       |
| Iccānidānā         | 22        | Upanissitā        | 219       |
| Icchānidānāni      | 214       | Upayā             | 62        |
| Icchāyasmā Tisso   | 108       | Upavādam bhikkhu  | 301       |
| Icchāya'santyā     | 214       | Upasanto          | 161, 343  |
| Iccham             | 323       | Upekkhako         | 186       |
| Iti disvā          | 95        | Upekkhako sadā    | 188       |
| Itiham             | 54        | Upekkhako so      | 257       |
| Ito ca             | 149       | Upekkhatī         | 255       |
| Itonidānam         | 212       | Upekkhā           | 402       |
| Idameva saccanti   | 134, 237  | Ubhosu antesu     | 39        |
| Idam paṭikkosa     | 221       | Ussadā            | 55, 188   |
| Idam vadāmi        | 141       | Ussadam bhikkhu   | 275       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [E]                  |           | [E]                   |           |
| Ekaccariyam          | 119       | Evam munī             | 156       |
| Ekaccariyam dalham   | 121       | Evam vagguvado        | 353       |
| Ekodi                | 381       | Evam sametassa        | 217       |
| Ekodibhūto           | 409       | Esa khvassa mahāgedho | 118       |
| Eko pubbe            | 112       | [0]                   |           |
| Ekova                | 361       | Okkhittacakkhu        | 399       |
| Ekam hi saccam       | 226       | Oghatinnassa          | 123       |
| Ejānugā              | 70        | Ogham<br>Ogham        | 43        |
| Etañca dhammamaññāya | 312       | Oram vassasatāpi      | 92        |
| Etampi viditvāna     | 96        | Orain vassasatapi     | 92        |
| Etampi disvā         | 38, 115   | [ Ka ]                |           |
| Etampi disvā virame  | 130       | Kaṇho                 | 391       |
| Etamādīnavam         | 121       | Kati parissayā        | 372       |
| Ettāvataggam         | 218       | Kathojjam             | 126, 130  |
| Ete ca nissajja      | 146       | Kathamkathī           | 208       |
| Ete ca ñatvā         | 219       | Kathamdassī           | 161       |
| Etepi dhammā         | 208       | Katham disvā          | 266       |
| Ete vitakke          | 395       | Katham viggāhikam     | 308       |
| Ete vivādā           | 130       | Katham nu             | 144       |
| Etesu ugghātinighāti | 130       | Katham sametassa      | 215       |
| Etam ariyanamuttamam | 122       | Kathamsīlo            | 161       |
| Etam tasmim          | 112       | Kappā                 | 74        |
| Etam me pabrūhi      | 211       | Kapīva sākham         | 70        |
| Elambujam            | 156       | Kammañca sāvajja      | 243       |
| Evampi               | 97        | Kammavirādhayitvā     | 242       |
| Evampi titthyā       | 233       | Kammāro               | 382       |
| Evampi vigayha       | 222       | Kamettha bālo         | 234       |
| Evābhijanānam        | 64        | Kayavikkaye           | 301       |
| Evam thito           | 274       | Kalaho                | 196       |
| Evam muni            | 105       | Kammakāraņā           | 120, 316  |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko      | Padānukkamo          | Piţţhaṅko |
|---------------------|----------------|----------------------|-----------|
| [ Ka ]              |                | [ Ka ]               |           |
| Kalyāṇapīti         | 393            | Kusalāvadānā         | 126, 219  |
| Kasmā na ekam       | 226            | Kuhanavatthūni       | 172, 367  |
| Kasmā nu saccāni    | 227            | Kuhiñci              | 55, 60    |
| Kāni sīlabbatānāssu | 379            | Kuhim va jappe       | 246       |
| Kāmapaṅko           | 339            | Kenīdha              | 74, 86    |
| Kāmayānassa         | 3              | Kodho                | 300, 391  |
| Kāmā                | 1, 21, 27, 342 | Kodho mosavajjañca   | 204       |
| Kāmāni parivajjaye  | 15             | Kyāssa byappathayo   | 376       |
| Kāme ca             | 157            | Kyāssassu            | 377       |
| Kāme parivajjeti    | 5              | [ Kha ]              |           |
| Kāmesu anapekkhinai | in 190         | Khādanīyānam         | 290       |
| Kāmesu anapekkhino  | 123            | Khiddā               | 295       |
| Kāmesu giddhā       | 27             | Khettam              | 8, 191    |
| Kāmam kāmayamāna    | ssa 1          | Khemam passati       | 351       |
| Kāmam bahum         | 253            | Khemadassino         | 100       |
| Kālena              | 408            | Khemā'bhipassam      | 238       |
| Kiñci               | 267            | -                    |           |
| Kiñhi tumassa       | 251            | [Ga]                 | 255       |
| Kittayissāmi        | 319            | Gacchato             | 375       |
| Kimevidam           |                | Gaṇimāgataṁ          | 369       |
| muttakarīsapuņņam   | 140            | Gaṇī                 | 354       |
| Kivanto             | 371            | Ganthā               | 76, 256   |
| Kismim asante       | 210            | Ganthā tassa         | 190       |
| Kismim vibhūte      | 213            | Gabbha-aṭṭhitakāraṇā | 298       |
| Kimsū asissam       | 394            | Gāmakathāya          | 286       |
| Kimsū bhavissāma    | 29             | Gāme ca              | 302       |
| Kukkuccam           | 167, 292, 402  | Gedham brūmi         | 339       |
| Kutopahūtā          | 196, 198       | Gotama               | 161       |
| Kuva vā             | 394            | [ Ca ]               |           |
| Kusalā              | 52, 55, 81     | Cakkhumā             | 356       |
| Kusalānu esī        | 388            | Cakkhūhi neva        | 285       |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko  | Padānukkamo                                | Piṭṭhaṅko |
|--------------------|------------|--------------------------------------------|-----------|
| [ Ca ]             |            | [ Ña ]                                     |           |
| Catuppadānam       | 387        | Ñāṇena vā so                               | 65        |
| Caturaṅgatama      | 276, 356   | $\tilde{N}$ atv $\bar{a}$                  | 121       |
| Caturo             | 394        | Ñatvā ca so                                | 255       |
| Carato             | 123        | Ñatvā dhammaṁ                              | 189, 341  |
| Carantam           | 74         | Ñatvā pavuttā                              | 209       |
| Caram              | 45         | Natvā munī                                 | 219       |
| Cutūpapāto         | 245        | Ñatvā vimutto                              | 219       |
| Cudito             | 404        |                                            | 217       |
| [ Cha ]            |            | [ Þa ]                                     |           |
| Chandānidānāni     | 201        | <u></u> <u></u> <u> </u> <u> </u> <u> </u> | 386       |
| Chandānunīto       | 49         | [ Ta ]                                     |           |
| Chando             | 3, 39      | Taṁ                                        | 2         |
| Chando nu lokasmim | 203        | Tam jāniyāmāti                             | 216       |
| Chinnasoto         | 342        | Tam nissito                                | 57        |
| [ Ja ]             |            | Tam tassa apurakkhatam                     | 192       |
| Jantu              | 14, 31, 51 | Tam brāhmaņam                              | 86        |
| Jantuno            | 3          | Tam brūmi                                  | 190       |
| Janā               | 405        | Tam me                                     | 161       |
| Janam passatha     | 318        | Tam vāpi gantham                           | 81        |
| Jappitāni          | 245        | Takkañca ditthīsu                          | 228       |
| Jāgariyaṁ          | 294        | Takkāsayam                                 | 402       |
| Jānāmi             | 251        | Taṇhagataṁ                                 | 36        |
| Jīvitaṁ            | 32, 90     | Taṇhā                                      | 36, 184   |
| [ Jha ]            |            | Tato nam dukkhamanvet                      |           |
| Jhānānuyutto       | 401        | Tathā vadānam                              | 65        |
| Jhāyī              | 291        | Tathāvidho                                 | 21, 117   |
| [ Ña ]             |            | Tatheva etam                               | 251       |
| Ñāṇapathāya        | 209        | Tadiṅgha brūhi                             | 217       |
| Ñāṇenapi so        | 83         | Tandim                                     | 295, 333  |
| <del></del>        |            |                                            | - ,       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|-------------------|-----------|
| [ Ta ]                 |           | [ Ta ]            |           |
| Tandim māyam           | 296       | Tāsaṁ vinayā      | 269       |
| Tadeva so              | 80        | Tikicchā          | 298       |
| Tamariyadhammam        | 55        | Tiṭṭhaṁ naro      | 18        |
| Tamānisamsam           | 350       | Tiracchānakathā   | 286, 292  |
| Tamāhu aññepi          | 225       | Tīsu vidhāsu      | 150       |
| Tamūpanissāya          | 205, 244  | Tusitā            | 354       |
| Tameva dassim          | 74        | Te kāmā           | 3         |
| Tameva sallamabbuyha   | 330       | Te uggahāyanti    | 70        |
| Tameva hīnanti         | 246       | Te tvam vadassū   | 134       |
| Tasmā                  | 14        | Te duppamuñcā     | 23        |
| Tasmā tuvam            | 149       | Te na taranti     | 70        |
| Tasmā na ekam          | 227       | Tenā'tumānaṁ      | 230       |
| Tasmā naro             | 58        | Te pahāya         | 15        |
| Tasmā munayo           | 100       | Te vādakāmā       | 126       |
| Tasmā munī             | 48        | Te visame         | 28        |
| Tasmā vādesu           | 193       | Te ve             | 144       |
| Tasmā vivādāni         | 79, 250   | Tesu tvam kim     | 136       |
| Tasmā hi diṭṭhaṁ va    | 81        | Tesam na koci     | 224       |
| Tasmā hi tassa         | 314       | Tesam paneke      | 219       |
| Tasmā hi bāloti        | 225       | [ Tha ]           |           |
| Tassa                  | 85        | Thale titthati    | 340       |
| Tassa ce               | 2, 3      | Thāvarā           | 390       |
| Tassa natthi           | 164       | Thiyo             | 9         |
| Tassa no               | 188       | Thīnaṁ            | 333       |
| Tasā                   | 390       | Theyyam na kāre   | 389       |
| Tassīdha natthi        | 78        | [ Da ]            |           |
| Tassīdha diṭṭhe        | 86        | Dandā             | 315       |
| Tādī                   | 88        | Dāsā              | 8         |
| Tādiṁ                  | 365       | Diṭṭhāpi sutāpi   | 98        |
| Tavatimse vassamvuttho | 352       | Diṭṭhamaṅgalikādī | 67        |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Da ]                |           | [ Dha ]               |           |
| Diţţhañca nissāya     | 149       | Dhīrehi               | 144       |
| Diţţhiparibbasānā     | 236       | Dhīro                 | 42, 220   |
| Diţţhimpi lokasmim    | 82        | Dhutaṅgāni aṭṭha      | 50        |
| Diţţhimpi so          | 84        | Dhonena               | 137       |
| Diţţhiyā eke          | 148, 251  | Dhono                 | 59, 105   |
| Diṭṭhiyā so           | 231       | [ Na ]                |           |
| Diţţhīnivesā          | 57        | Na alaṁ samāya        | 237       |
| Diṭṭhīsu ca na nīyati | 171       | Na aññato             | 273       |
| Dițțhī hi tesampi     | 224       | Na uccāvacam          | 73        |
| Diṭṭhīhi diṭṭhiṁ      | 136       | Na unnameyya          | 299       |
| Diṭṭhī hi naṁ pāva    | 65        | Na ussesu             | 193       |
| Diṭṭhī hi sā          | 231       | Na kappayanti         | 75, 87    |
| Dițțhena ce suddhi    | 65        | Na kappiyo            | 261       |
| Ditthena samsuddhi    | 64        | Nakkhattāni aṭṭhavīsa | 298       |
| Ditthe sute           | 67, 229   | Na kammunā            | 159       |
| Disā sabbā            | 322       | Na koci               | 232       |
| Disvāna taņham        | 140       | Na koci dhammesu      | 248       |
| Disvāna vā            | 253       | Na ca katthiko        | 304       |
| Dukkhūpanītā          | 29        | Na ca parittase       | 290       |
| Dukkham vata          | 394       | Na ca mamāyetha       | 287       |
| Duddasam              | 324       | Na ca vācam           | 305       |
| Duve vivādassa        | 238       | Na ca pādalolo        | 401       |
| Dūre vivekāhi         | 21        | Na chandagū           | 257       |
| [ Dha ]               |           | Natthi attā           | 273       |
| Dhammā                | 56        | Natthi meti           | 348       |
| Dhammāpi tesam        | 88        | Na tassa puttā        | 191       |
| Dhammesu              | 58        | Na tassa hetū         | 31        |
| Dhammesu ca na gacch  | ati 195   | Na tassa hoti         | 141, 150  |
| Dhammesu niccheyya    | 141, 250  | Na tāni uggayha       | 156       |
| Dhīrā                 | 34        | Na tena thāmam        | 272       |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|---------------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Na ]                    |           | [ Na ]                 |           |
| Na tena settho            | 122       | Na vivādayetha         | 132, 238  |
| Na tesu pasuto            | 331       | Na visesī              | 188       |
| Na diṭṭhiyā               | 158       | Nave akubbam           | 257       |
| Na diṭṭhiyā na sutiyā     | 145       | Nave khantim           | 338       |
| Na diṭṭhisārī             | 255       | Na vedagū              | 158       |
| Na nirassati              | 352       | Na saññasaññī          | 216       |
| Na nisevetha              | 122       | Na saddho              | 181       |
| Na pacceti                | 88        | Na sannidhim           | 290       |
| Na patthiyo               | 262       | Na samesu              | 194       |
| Nappamajjeyya             | 293, 313  | Na sikkheyya           | 308       |
| Na pādalolassa            | 291       | Na so socati           | 342       |
| Na pi ñāṇabandhu          | 255       | Na ha'ññadattha'tthi   | 131       |
| Na piyaṁ                  | 103       | Na hi aññamokkhā       | 24        |
| Na pihetīdha              | 341       | Na hi tammayo          | 158       |
| Na purekkharonti          | 75, 87    | Na hi tena             | 253       |
| Na brāhmaņassa            | 250       | Na hi tena suddhim     | 133       |
| Na brāhmaņo               | 66, 254   | Na hi santi            | 94        |
| Na mamatt <del>ā</del> ya | 96        | Na hi santo            | 311       |
| Namassam                  | 314       | Na hi sā               | 272       |
| Na mutiyā                 | 158       | Na hi subbināyo        | 253       |
| Na musā                   | 390       | Na hi seṭṭhato         | 250       |
| Na me dittho              | 352       | Na hi so               | 107       |
| Na medhagam kubbati       | 236       | Na heva saccāni        | 228       |
| Nayidha pakubbamāno       | 69        | Nāgāramāvase           | 95        |
| Na rāgarāgī               | 77        | Nājjheti               | 342       |
| Na limpati                | 258       | Nāññena visuddhimiccha | ati 107   |
| Na limpatī                | 42        | Nāññesu dhammesu       | 125, 233  |
| Na loke                   | 188       | Nātumānam vikappayam   | 273       |
| Na vāhametam              | 224       | Nāddasāsim             | 323       |
| Na vivādameti             | 220       | Nādeti                 | 352       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Na ]               |           | [ Na ]                |           |
| Nānā te saccāni      | 227       | No ce kira            | 147       |
| Nāmañca rūpañca      | 213       | Nopi asaññī           | 217       |
| Nāmamyeva            | 98        | Nopi nivissavādī      | 258       |
| Navam bhinnamivodaka | ım 14     | [ Pa ]                |           |
| Nāvam sitvāva pāragū | 15        | Pakappanā             | 55, 245   |
| Nāsīsati             | 46        |                       | •         |
| Nigghose             | 372       | Pakappitā             | 60, 254   |
| Niccheyya            | 85, 250   | Pakappitāni           | 143       |
| Niṭṭhā               | 202       | Pakubbamāno           | 49        |
| Niddā                | 333       | Paccekasaccesu        | 125       |
| Niddam               | 294       | Pañca rajāni          | 406       |
| Nindāya              | 299       | Pañcannam dhīro       | 385       |
| Nindāya so           | 128       | Pacinam               | 143       |
| Nipako               | 381       | Pacchā pure           | 25        |
| Nibbānamattano       | 331       | Pacchā te             | 343       |
| Nibbānamanaso        | 334       | Pajappatī             | 242       |
| Nibbijjha            | 331       | Pajā                  | 36, 226   |
| Nirattā              | 63, 191   | Pajānaṁ               | 226       |
| Nirāsatti            | 170       | Paññā                 | 393       |
| Nivissavādī          | 253       | Paññāvimuttassa       | 159       |
| Nivesanā             | 85        | Paṭipadaṁ             | 284       |
| Nisaṅkhatiyo         | 350       | Paṭibuddho            | 97        |
| Nissayā              | 189       | Paṭibhānavā           | 180       |
| Nissāya vimānadassī  | 229       | Paṇṇe vāri            | 104       |
| Nihīnato passati     | 81        | Paṇḍitoti             | 119       |
| Nihīnato             | 248       | Pantamhi              | 376       |
| Nīceyyo              | 272       | Patilīnacarassa       | 101       |
| Nūparato             | 262       | Patilīno              | 172       |
| Neyyo                | 159       | Patthayatī ca suddhim | 242       |
|                      |           | ı                     |           |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------|-----------|----------------------|-----------|
| [ Pa ]                   |           | [ Pa ]               |           |
| Patthayamānassa          | 245       | Pavedhitam           | 245       |
| Padume vāri              | 105       | Passañca diṭṭhīsu    | 142       |
| Pappuyya tamattham       | 132       | Pasavo               | 191       |
| Pabbatānam               | 371       | Passāmi loke         | 35        |
| Pabrūmi                  | 212       | Passāmi suddham      | 64        |
| Pamādena                 | 333       | Pasutā               | 27        |
| Pamūļhā                  | 28        | Pasaṁsakāmā          | 126       |
| Paramam arogam           | 64        | Pasamsamiccham       | 127       |
| Paramanti diţţhīsu       | 78        | Pasamsito            | 131       |
| Paradhammikānampi        | 387       | Passam naro          | 252       |
| Paravādehi               | 117       | Pahitattassa         | 380       |
| Parassa ce               | 222, 248  | Pahīyati             | 95        |
| Parassa ce hi            | 232       | Pāgabbhiyam          | 175, 305  |
| Pariggahā                | 212       | Pātimokkham          | 284       |
| Pariggaho                | 100       | Pānāni aṭṭha         | 290       |
| Paridevaneyye            | 395       | Pāraṅgato            | 88        |
| Paridevayanti            | 29        | Pāvā                 | 51        |
| Paridevati               | 129       | Piyā                 | 198, 392  |
| Paridevasok <del>ā</del> | 197       | Piyāyitam janam      | 97        |
| Paridevo                 | 99, 104   | Piyā su lokasmim     | 200       |
| Paridevam                | 288       | Pīti                 | 2         |
| Pariphandamānam          | 35        | Pucchāmi tam         | 263       |
| Parissayavinayam         | 284       | Pucchito             | 161       |
| Parissayā                | 280, 373  | Puññe ca pāpe ca     | 69        |
| Parisam vigayha          | 126       | Puthukāme            | 9         |
| Paresam                  | 51, 117   | Puthujanānam         | 311       |
| Pavādiyāse               | 227       | Puthujjanā           | 113, 192  |
| Pavitakkamāgamā          | 136       | Puthujj <del>ā</del> | 255       |
| Paveditam                | 144       | Puthū hi aññassa     | 248       |
| Pavedhati                | 242       | Pubbamantamanissito  | 163       |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                     | Piṭṭhaṅko            |
|--------------------|-----------|---------------------------------|----------------------|
| [ Pa ]             |           | [ Ba ]                          |                      |
| Pubbāsave          | 257       | Bālaṁ                           | 126                  |
| Pubbeva natthi     | 133       | Buddhaguṇā                      | 138                  |
| Purakkhatā         | 56        | Buddho                          | 363                  |
| Purāṇaṁ            | 337       | Byasanā                         | 14, 36               |
| Purimam pahāya     | 70        | Byāruddhe                       | 323                  |
| Purisā             | 9         | Brāhmaṇā                        | 66, 88, 192          |
| Purekkhārā         | 164       | Brāhmaņo                        | 77                   |
| Petassa jantuno    | 98        | Bodhipakkhiyā                   | 102, 111, 266,       |
| Petam kalankatam   | 98        | , ,                             | 383                  |
| Pesuññam           | 197, 300  | r Dh                            | . 1                  |
| Pesuņeyye ca       | 178       | [ Bh                            | =                    |
| [ Pha ]            |           | Bhagavā                         | 110, 162,            |
| Phandamānam        | 319       | Dhoista                         | 262, 267, 409<br>371 |
| Pharusena          | 311       | Bhajato                         | 101                  |
| Phassanidānam      | 211       | Bhajamānassa<br>Bhavañca        | 289                  |
| Phasse asante      | 211       |                                 | 102                  |
| Phassena yadā      | 288       | Bhavane  Dhavasātahaddha        | 23                   |
| Phasso             | 39        | Bhavasātabaddha                 | 23<br>84             |
| Phasso nu lokasmim | 212       | Bhavābhavāya                    |                      |
| Phassam Pariññāya  | 40        | Bhavābhavāya na<br>Bhavābhavesu |                      |
| Phuttho            | 272       |                                 | 36, 60, 244<br>a 189 |
| ••                 |           | Bhavāya vibhavāy                | 241                  |
| [Ba]               | 260       | Bhavūpanītā<br>Bhavesu          | 36                   |
| Baddhānam          | 369       |                                 |                      |
| Bandhu             | 9         | Bhavesu āsatti                  | 38                   |
| Bahujāgarassa      | 402       | Bhavam na jappeti               |                      |
| Bahudhā            | 389       | Bhikkhu                         | 54, 267              |
| Bahunābhichanno    | 18        | Bhikkhuno                       | 101, 381             |
| Bahūnamidha        | 369       | Bhūripañño                      | 73                   |
| Bālo paro          | 222, 229  | Bheravā                         | 289, 371             |
| Bālo'mako          | 223       | Bheravesu                       | 289                  |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-------------|-----------------------|-----------|
| [ Ma ]                |             | [ Ma ]                |           |
| Maggapahīnā kilesā    | 88          | Mānena matto          | 231       |
| Maccumukhe lapanti    | 36          | Māno                  | 61, 336   |
| Macco                 | 3           | Māmako                | 96, 298   |
| Maccharam             | 197         | Māyañca               | 60        |
| Macchariyam 28, 9     | 9, 104, 300 | Mārisā                | 108       |
| Macche appodake       | 320         | Micchā                | 112       |
| Maccherayuttā         | 199         | Mithu                 | 126       |
| Maccheva appodake     | 38          | Mutīmā                | 244       |
| Majjhe ce             | 343         | Muni no upeti         | 47        |
| Majjhe yathā          | 274         | Mussate vāpi sāsanam  | 111       |
| Maññāmahaṁ            | 148         | Musāti vā             | 151       |
| Mantā asmīti          | 268         | Mūlampi tesam         | 391       |
| Mantabhāṇī            | 168         | Mūlam papañcasankhāya | 267       |
| Mattam sa jaññā       | 397         | Me aratī              | 324       |
| Maddante nam parissay | ā 10        | Mettā                 | 390       |
| Mandova parikissati   | 119         | Metteyyo              | 108       |
| Manasā diṭṭhigatāni   | 137         | Methunamanuyuttassa   | 107, 110  |
| Manaso                | 390         | Methunam yo           | 112       |
| Manussaphassānam      | 387         | Mosavajje             | 335, 309  |
| Mano                  | 2           | Mosavajjam            | 118       |
| Mamattā               | 94, 99      | Mohanasmim pagāļho    | 19        |
| Mamattam so           | 348         | [ Ya ]                |           |
| Mamāyite              | 37          | Yakkhassa             | 218       |
| Mamidanti maññati     | 96          | Yatacāri              | 399       |
| Maranenapi tam        | 95          | Yathā dissati         | 355       |
| Mahesī                | 266         | Yathānudhammam        | 384       |
| Māgaṇḍiya             | 141         | Yathā pajānam         | 384       |
| Mānañca               | 336         | Yathā pasamsanti      | 249       |
| Mānātimānā            | 197         | Yathā mano            | 132       |
| Mānātimānam           | 132         | Yathā vibhoti         | 216       |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-------------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Ya ]                  |           | [ Ya ]                |           |
| Yathā samvijitam        | 319       | Yena sallena          | 324       |
| Yathā hi jāneyya        | 49        | Yeneva bāloti         | 230       |
| Yadattanī               | 80        | Yeneva so             | 133       |
| Yadā                    | 390       | Ye bhikkhu            | 375       |
| Yadicchati              | 3         | Ye samparāyāya        | 201       |
| Yadidam phāsu           | 383       | Yesīdha natthi        | 136       |
| Yadidam yudhāya         | 134       | Yesam                 | 406       |
| Yadam                   | 41, 79    | Yesam nāmamidam       | 98        |
| Yamassa vādam           | 128       | Ye hi                 | 371       |
| Yamāhu dhammam          | 246       | Yehi vivitto          | 155       |
| Yamāhu bālā             | 224       | Yo                    | 4, 342    |
| Yamāhu loke             | 204       | Yo attano             | 50        |
| Yamāhu saccam           | 225       | Yo ātumānam           | 52        |
| Yasmim pajā             | 226       | Yo evam jānāti        | 221       |
| Yasmim samam            | 151       | Yo cepi aticca        | 93        |
| Yassa                   | 55        | Yo naro               | 9         |
| Yassa natthi            | 346       | Yam kiñci             | 31, 271   |
| Yassa nissayatā         | 189       | Yam tam apucchimmha   | 217       |
| Yassūbhayante paṇidhīdl | ha 84     | Yam nissitā           | 125       |
| Yaso kitti ca           | 114       | Yam nissito           | 81, 254   |
| Yā unnatī               | 132       | Yam pubbe             | 343       |
| Yā kāci taņhā           | 268       | Yam puriso            | 96        |
| Yā kācimā               | 239       | [Ra]                  |           |
| Yānam bhantamva         | 113       | Ratimajjhagā          | 363       |
| Yutto kathāyam          | 127       | Randhamesi            | 128       |
| Ye keci                 | 236       | Rase ca nānugijjheyya | 287       |
| Ye                      | 135       | Raso                  | 184       |
| Ye cāpi lobhā           | 200       | Rājakhādāya puttho    | 133       |
| Ye ditthimuggayha       | 134       | Rittapesuņo           | 332       |
| Yena nam vajjum         | 192       | Rittassa munino       | 123       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-------------|---------------------|-----------|
| [ Ra ]                 |             | [ Va ]              |           |
| Rittāsanam             | 384         | Vasanam             | 396       |
| Rukkhamūlam            | 371         | Vācāyato            | 169       |
| Ruciyā niviţtho        | 49          | Vācam pamunce       | 405       |
| Rusito                 | 311         | Vādañca jātaṁ       | 47        |
| Rusitopi               | 399         | Vādamhi jāte        | 135       |
| Rūpe vibhūte           | 214         | Vikkhambhaye        | 393       |
| Rūpesu                 | 407         | Vigayha nānā        | 221       |
| Rūpesu disvā           | 205         | Vighātam brūhi      | 108       |
| Rūpe sneham            | 336         | Vicaranti           | 201       |
| Rogā 10, 13, 3         | 5, 320, 370 | Vicareyya           | 155       |
| [ La ]                 |             | Vicinam             | 312       |
| Laddhā                 | 3, 290      | Vijānato            | 350       |
|                        | 182         | Vijigucchato        | 370       |
| Lābhakamyā             | 303         | Vijigucchamānassa   | 383       |
| Lābhakamyā janam       | 303<br>45   | Vidvā               | 71        |
| Lepā                   | 43          | Vinābhāvam          | 94        |
| Lepo                   |             | Vinicchayā          | 143, 203  |
| Lokasmim               | 75, 86      | Vinicchaye thatvā   | 229       |
| Loke                   | 7, 22       | Vinicchayam kubbati | 205       |
| Loke sakam natthi      | 194         | Vippamutto          | 261       |
| Lobhā                  | 201         | Vibhavam            | 210       |
| Lobho                  | 333         | Vibhavam bhavañcāpi | 212       |
| Lobham                 | 300         | Vibhūsā             | 296       |
| [ Va ]                 |             | Virato              | 350       |
| Vatam samādāya         | 240         | Virato care         | 244       |
| Vatāni                 | 71          | Virame kukkucca     | 293       |
| Vatthānam              | 290         | Virutañca           | 298       |
| Vatthum                | 8, 191      | Viruddho            | 184       |
| Vadanti te aññasitā    | 126         | Vivaṭacakkhu        | 275       |
| Vadanti ve duṭṭhamanāṛ | oi 47       | Vivaṭaṁ             | 74        |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko   |
|---------------------|-----------|--------------------|-------------|
| [ Va ]              |           | [ Sa ]             |             |
| Vivādajātesu        | 200, 256  | Saṅkhatā           | 55          |
| Vivekam             | 264       | Sakkhidhammam      | 280, 314    |
| Vivekaññeva         | 122       | Saṅgā              | 342         |
| Vivekadassī         | 171       | Saccanti so        | 151         |
| Vivekā              | 20        | Sa cāpi methune    | 119         |
| Viveke              | 108       | Saccā              | 339         |
| Visajja             | 76        | Saccāni sutāni     | 228         |
| Vissajja            | 256       | Sace cuto          | 241         |
| Visattikā           | 7         | Sacco              | 332         |
| Visamanti jaññā     | 31        | Sacco nu vādo      | 222, 247    |
| Visenikatvā         | 135       | Saññañca diṭṭhiñca | 160         |
| Vihane tamam        | 409       | Saññasatto         | 71          |
| Vītagedho           | 193       | Saññā              | 43          |
| Vītataņho           | 162       | Saññānidānā        | 217         |
| Vītamaccharo        | 351       | Saññāvirattassa    | 159         |
| Vīriyaṅgāni cattāri | 50, 379   | Saññaṁ pariññā     | 43          |
| Vīriyaparakkamam    | 389       | Saṇho ca           | 180         |
| Vedagū              | 340       | Santi              | 56, 266     |
| Vedehi              | 71        | Santimanuggahāya   | 244         |
| Vemajjhe            | 163       | Santivādo          | 156         |
| Velā                | 405       | Satīmā             | 406         |
| [ Sa ]              |           | Santīti nibbutim   | 313         |
| Sakam sakam         | 221, 225  | Sato               | 7, 188, 312 |
| Sakaṁ hi dhammaṁ    | 247       | Satto              | 17          |
| Sakañhi             | 48        | Santo              | 53, 146     |
| Sankappehi pareto   | 116       | Santoti            | 195         |
| Sakāyane tattha     | 234       | Santo asantesu     | 256         |
| Sakāyane vāpi       | 234       | Santo so           | 351         |
| Sa kena             | 246       | Satthā             | 353         |
| Sakena vādam        | 151       | Satthāni           | 117         |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                         | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|-------------------------------------|-----------|
| [ Sa ]               |           | [ Sa ]                              |           |
| Satthāva hīno        | 242       | Samijjhati                          | 2         |
| Sadā                 | 269, 312  | Samuggahāya                         | 80        |
| Sandiṭṭhiyā          | 223       | Samuggahītam                        | 58, 85    |
| Sandiṭṭhirāgena      | 233       | Samuggahītesu                       | 149       |
| Sadevakassa          | 355       | Sammutiyo                           | 255       |
| Saddhammapūjāpi      | 249       | Samoti                              | 82        |
| Sappasseva padā siro | 6         | Samo visesī                         | 150       |
| Sampajāno saṭhāni    | 309       | Saya'mattanā                        | 230       |
| Sa pannabhāro        | 260       | Sayanamhi pante                     | 394       |
| Sapariyantacārī      | 385       | Sayameva pāva                       | 52        |
| Sabbattha munī       | 103       | Sayam pamāya                        | 235       |
| Sabbadhī samo        | 349       | Sayam samattāni                     | 49        |
| Sabbaso nāmarūpasmim | 344       | Sayam samādāya                      | 71        |
| Sabbaso              | 331       | Sayamva so                          | 235       |
| Sabbāva etā          | 239       | Sallaviddhova                       | 4         |
| Sabbeva te           | 237       | Sallam                              | 324       |
| Sabbeva bālā         | 223       | Sa vippamutto                       | 258       |
| Sabbeva hīme         | 222, 247  | Sa ve                               | 169       |
| Sabbeva vādā         | 249       | Save loke                           | 345       |
| Sabbevime            | 223       | Sa ve niccānasantike                | 123       |
| Sambodhikāmassa      | 384       |                                     | 83        |
| Sabbam tamam         | 361       | Sa ve viyattesu<br>Sa sabbadhammesu |           |
| Sabbam so            | 340       |                                     | 73, 259   |
| Sabrahmacārī         | 404       | Sahamaccharā                        | 197       |
| Samaṇā               | 192       | Sātaṁ asātañca                      | 210       |
| Samaṇānaṁ            | 311       | Sātiyesu anassāvī                   | 179       |
| Samaņena vuttā       | 204       | Sāmaggiyo                           | 102       |
| Samantamasāro        | 321       | Sāriputto                           | 353       |
| Samāhitatto          | 402       | Sāsane Gotamassa                    | 313       |
| Sammā so             | 341       | Sāhasā                              | 337       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko     | Padānukkamo                | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|---------------|----------------------------|-----------|
| [ Sa ]               |               | [ Sa ]                     |           |
| Sikkhā               | 122, 330      | Socati                     | 129       |
| Sikkhe               | 208, 269, 313 | Socanti janā               | 94        |
| Sikkhetha            | 29, 115       | So tesu                    | 399       |
| Sītaṁ                | 388           | So tehi phuṭṭho            | 389       |
| Sīmātigo             | 77            | Sopadhīko                  | 65        |
| Sīlabbatenāpi        | 145           | So'mam                     | 6         |
| Sīlabbatam vāpi      | 243           | So vīmamsī                 | 219       |
| Sīlavatāni           | 50            | So hassatī                 | 131       |
| Sīluttamā            | 240           | Samvegam                   | 319       |
| Sīlesu akatthamāno   | 54            | Samsuddhapaññ <del>a</del> | 223       |
| Sukham dukhancapi    | 216           | _                          |           |
| Sutvā paresam        | 117           | [ Ha ]                     |           |
| Sutvāna tava sāsanar | m 108         | Hadayassitam               | 324       |
| Suddhī hi            | 249           | Hassam                     | 295       |
| Suddhānupassīti      | 65            | Hāyate vāpi                | 115       |
| Suddhim              | 218           | Hitvāna sabbāni            | 236       |
| Suddhim asuddhinti   | 243           | Hiraññaṁ                   | 8         |
| Suddhim vado         | 254           | Hīnamaññaṁ                 | 81        |
| Supinena             | 97            | Hīnamāhu puthujjanam       | 113       |
| Subham vadānā        | 125           | Hīnavādo                   | 129       |
| Subham vadāno        | 254           | Hīnāti aññe                | 79        |
| Sūro                 | 133           | Hīnā narā                  | 36        |
| Sekho                | 395           | Hīno na maññetha           | 82        |
| Seyyo                | 272           | Hīyamāne                   | 338       |
| Soko                 | 99, 197       | Hurā                       | 85        |

### Khuddakanikāye sattamabhāgapotthake

### Nānāpāṭhā

Paṭhamo mūlapāṭho, Sī = Sīhaļapotthakaṁ, Syā = Syāmapotthakaṁ, Kaṁ = Kambojapotthakaṁ, I = Iṅgalisapotthakaṁ, Ka = kesuci Marammapotthakesu dissamānapāṭho, Ka-Sī = kesuci Sīhaļapotthakesu dissamānapāṭho, Ṭṭha = Aṭṭhakathā.

#### Mahāniddesapāļiyā

| Nanapaṭha                                                          | Piţţhanka |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                              |           |
| Acittīkārakato = Acittikārakato (Syā, Ka)                          | 175       |
| Ajjhattasamuṭṭhānā vā = Ajjhattaṁ samuṭṭhāti (Syā)                 | 268       |
| Ajjhattam bahiddhā ca = Ajjhattabahiddhā ca (Sī) Ajjhattañca       |           |
| bahiddhā ca (Syā, Ka)                                              | 188       |
| Ajjhesati = Ajjhosati (Sī)                                         | 197       |
| Ajjhosannā = Ajjhopannā (Sī, Syā)                                  | 27, 114   |
| $A\tilde{n}\tilde{n}epi = A\tilde{n}\tilde{n}e (S\bar{i}, Ka)$     | 225       |
| Aññoññam = Aññoññe (Ka)                                            | 226       |
| Aṭṭīyamānassa = Aṭṭiyamānassa (Syā, Ka)                            | 383       |
| Atammayatā = Akammayatā (Sī, Ka)                                   | 146       |
| Atammayatāya = Akammayatāya (Ka) Akammaññatāya (Syā)               | 17        |
| Antarāmalo = Antarāmalaṁ (Sī, Ka)                                  | 12        |
| Att $\bar{a}$ = Atta $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                     | 273       |
| Antarāmalo = Antarāmalam (Sī, Ka) Khu 1. 252 piṭṭhe.               | 282       |
| Atītam anāgatam paccuppannam = Atītānāgatapaccuppannam (Syā        | i) 277    |
| Antoti = Antāti (Syā)                                              | 84        |
| Antodāho antoparidāho = Antodāho antoparidāho (Syā)                | 99        |
| Atha antena jahati = Atho antena jahati (Syā) Asahantena dahati (I | (Xa) 4    |
| Atthiko āgatomhi = Atthikāmha āgatā (Sī, Ka)                       | 369       |

| Nānāpāṭhā                                                               | Piṭṭhaṅkā    |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------|
| [ A ]                                                                   |              |
| Atthiko = Atittiko ( $S\bar{i}$ ) Itthiko ( $Sy\bar{a}$ )               | 367          |
| Atthijānitabbam = Atthidhammam jānitabbam (Ka)                          | 277, 358     |
| Athunham = Atunham (Sī, Ka)                                             | 388          |
| Athopi = $A\tilde{n}$ epite $(S\bar{i})$ $A\tilde{n}$ epi $(Sy\bar{a})$ | 47           |
| Addāriṭṭhakasamānaṁ = Aļāriṭṭhakasamānaṁ (Syā)                          | 276          |
| Andubandhanena = Addubandhanena (Syā, Ka)                               | 207          |
| Andhantamam = Andhatamam (Syā, Ka)                                      | 12, 283, 374 |
| Adhikuṭṭanaṭṭhenāti = Adhikantanaṭṭhenāti (Syā)                         | 5            |
| Andham tapetvāna = Atthamgamitvāna (bahūsu)                             | 345          |
| Anajjhosanno = Anajjhāpanno (Sī) Anajjhopanno (Syā)                     | 157          |
| Anabhāvamkatā = Anabhāvakatā (Sī) Anabhāvamgatā (Syā)                   | 77           |
| Anabhiramaṇā = Anabhiramanā (bahūsu)                                    | 394          |
| Anavaṭṭhitacārikaṁ = Anavatthitacārikaṁ (Sī, Syā)                       | 285          |
| Anānupuṭṭhova = Anānupuṭṭho ca (Syā)                                    | 50           |
| Aniketacārī = Aniketasārī (Syā)                                         | 394          |
| $Anud\bar{a} = Anudday\bar{a} (S\bar{i})$                               | 390          |
| Anupalabbhamāne = Anupalabbhiyamāne (Syā, Ka)                           | 195          |
| Apaccorohanatāya = Apaccoropanatāya (Sī)                                | 7            |
| Apajjhāyati = Avajjhāyati (Syā)                                         | 116          |
| Appațisandhiyāti = Pațisandhiyāti (Sī)                                  | 347          |
| Appatițihitacitto = Appatițihīnacitto (Syā) Appatițihanacitto (Ka       | a) 186       |
| Apalitto = Asamlitto ( $Sy\bar{a}$ )                                    | 42           |
| Appicchaññeva = Appicchamyeva (Sī)                                      | 184          |
| Aphassita $\dot{m}$ = Aphusita $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                | 138          |
| Abbahanam = Abbūhanam (Sī, Syā) Abbhuhanam (Ka)                         | 266          |
| Abbhantaradhātuppakopavasena = Abbhantaradhātusankopa-                  |              |
| vasena (Syā)                                                            | 388          |
| Abyāpajjo = Abyāpajjho (Syā, Ka)                                        | 390          |
| Abhiññāna $\dot{m} = Abhiññāna\dot{m}$ (Sī)                             | 111          |
| Abhibhūti rūpābhibhū = Abhibhūtarūpā (Syā)                              | 314          |

| Nānāpāṭhā                                                                                                                     | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                                                                                         |           |
| Abhibhosi ne pāpake = Abhibhū hi ne hīne pāpake (Sī, Ka)                                                                      |           |
| Abhibhūhi pāpake (Syā)                                                                                                        | 314       |
| Araññavanapatthāni = Araññevanapatthāni (Sī)                                                                                  | 110       |
| Alīnamanaso = Ādinamanaso (Syā)                                                                                               | 186       |
| Avasissatu = Avasussatu ( $Sy\bar{a}$ )                                                                                       | 50        |
| Asani -pa- ti = Asanīva -pa- nāti (Sī)                                                                                        | 310       |
| Asaṅgāhaṇā apariyogāhaṇā = Asaṅgāhatā apariyogāhatā (Syā)                                                                     |           |
| Asaṅgāhanā apariyogāhanā (Ka)                                                                                                 | 325       |
| Asantāya = Asatāya (Sī) Asātāya (Syā)                                                                                         | 194       |
| Asito = Anisito (Sy $\bar{a}$ )                                                                                               | 66        |
| Assāsūpanibaddham = Assāsūpanibandham (Ka)                                                                                    | 93        |
| Asuropo = Assuropo (Sī, Ka)                                                                                                   | 165       |
| Assūti = Assūti ajjhattaṁ (bahūsu)                                                                                            | 271       |
| $Assa\dot{m} = Assa (Sy\bar{a})$                                                                                              | 271       |
| [Ā]                                                                                                                           |           |
| $\bar{A}k\bar{a}sa\dot{m} = \bar{A}kassa\dot{m} (Sy\bar{a})$                                                                  | 337       |
| $\bar{A}g\bar{a}miratti\dot{m} = \bar{A}gamanaratti\dot{m}$                                                                   | 394       |
| Ājavam = Ācamam (Syā, Ka)                                                                                                     | 339       |
| $\bar{A}j\bar{a}n\bar{i}y\bar{a}$ ca = $\bar{A}j\bar{a}n\bar{i}y\bar{a}va$ (Sy $\bar{a}$ )                                    | 187       |
| $\bar{A}$ thapan $\bar{a} = A$ tthapan $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                                                               | 173       |
| $\bar{A}$ diccabandhu = $\bar{A}$ diccabandh $\bar{u}$ ( $S\bar{\iota}$ , $Sy\bar{a}$ )                                       | 263       |
| Ānaṇyaṁ = Āṇaṇyaṁ (Ṭṭha)                                                                                                      | 124       |
| $\bar{A}$ nāpānassati $\dot{m} = \bar{A}$ nāpānasati $\dot{m}$ (Sī)                                                           | 5         |
| $\bar{A}y\bar{u}hin\bar{\imath} = \bar{A}y\bar{u}han\bar{\imath} \ (S\bar{\imath}, Sy\bar{a})$                                | 6         |
| $\bar{A}$ ruhaṇatth $\bar{a}$ ya = $\bar{A}$ ruhanatth $\bar{a}$ ya (Ka)                                                      | 287       |
| $\bar{A}vis\bar{\imath}ti = \bar{A}v\bar{\imath}s\bar{\imath}ti \ (S\bar{\imath}) \ \bar{A}visat\bar{\imath}ti \ (Sy\bar{a})$ | 321       |
| Āveṭhiyaṁ = Āvedhiyaṁ (Syā)                                                                                                   | 127       |
| Āsavati = Pasavati (Syā)                                                                                                      | 179       |

| Nānāpāṭhā Pi                                                    | ţţhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------|---------|
| [ Ā ]                                                           |         |
| Āsisamānasā = Āsimsamānā (Sī) Abhimānā (Syā)                    | 335     |
| $\bar{A}$ haṁsu = $\bar{A}$ hu (Sy $\bar{a}$ , Ka)              | 240     |
| [I]                                                             |         |
| Icchādhūmāyito = Icchādhumāyiko (Syā)                           | 322     |
| Itthabhāvañnathābhāvaṁ = Itthaṁbhāvañnathābhāvaṁ (Ka)           | 022     |
| Khu 1. 201 pitthe.                                              | 362     |
| Itthikathā = Itthikathā purisakathā (bahūsu)                    | 286     |
| Idamatthitaññeva = Idamatthikataññeva (Sī)                      | 184     |
| Indagu = Hindagū (Sī, Syā)                                      | 3       |
| Imāni kiñcanāni = Ime kiñcanā (Ka)                              | 343     |
| $Ima\dot{m} = Ida\dot{m} (S\bar{i}, Ka)$                        | 221     |
| Issatthena = Issattena (Ka-Sī, Ka) Isu + sattha                 | 206     |
| [U]                                                             |         |
| Ukkācanā samukkācanā = Ukkāpanā samukkāpanā (Syā)               | 303     |
| Ukkhittapaligho = Ukkhittapaligho (Sī)                          | 365     |
| Uttānīkatā = Uttānimkatā (Ka)                                   | 209     |
| Uttānīkarohi = Uttānimkarohi (Ka)                               | 108     |
| Uddaṇḍā = Uṭṭaṇḍā (Ka)                                          | 51      |
| Uddhampādam = Uddhapādam (Sī)                                   | 317     |
| Uddhamsa = Uddhamso (Syā)                                       | 235     |
| Unnati = Uṇṇati (Syā, Ka)                                       | 61      |
| Unnatiyā = Uṇṇatiyā (Syā, Ka)                                   | 130     |
| Unnamatī = Uṇṇamatī (Syā, Ka)                                   | 131     |
| Unnāmo = Uṇṇamo (Syā, Ka)                                       | 61      |
| Uppāṭayitvā samuppāṭayitvā = Uppādayitvā samuppādayitvā (Syā, K | (a) 330 |
| Upāyupādānā = Upayupādānā (Ka)                                  | 152     |
| Umāpupphasamānam = Ummāpupphasamānam (Sī, Ka)                   |         |
| Ummārapupphasamānam (Syā)                                       | 276     |
| Usūyati = Ussuyyati (Syā) Ussūyati (Ka)                         | 349     |
| [Ū]                                                             |         |
| $\overline{U}$ hacca = Uhacca (Ka)                              | 346     |

| Nānāpāṭhā                                                | Piṭṭhaṅkā |
|----------------------------------------------------------|-----------|
| [E]                                                      |           |
| Ekacariyam = Ekaccariyam (Ka)                            | 119       |
| Etampi viditvāna = Etam disvāna (Sī, Ka)                 | 95        |
| Ete ca = Etesu $(S_{\bar{1}})$                           | 229       |
| Edisāya = Kīdisāya (Sī) Īdisāya (Syā)                    | 380       |
| Evam jānāti = Evam pajānāti (Sī)                         | 220       |
| [0]                                                      |           |
| Odhikatam = Mariyādikatam (Syā)                          | 364       |
| Onatiyā = Oṇatiyā (Syā, Ka)                              | 130       |
| Olokento = Ullokento (Sī, Ka)                            | 377       |
| Ovuto = Ophuto $(Sy\bar{a})$                             | 18        |
| [ Ka ]                                                   |           |
| Kañci = Kiñci (Ka)                                       | 165       |
| Kaṇḍakavārijaṁ = Kaṇṭakaṁ vārijaṁ (Sī)                   | 155       |
| Katthiko = Katthitā (Syā, Ka)                            | 304       |
| Kathamkathāsallam = Duccaritasallam (Sī)                 | 45        |
| Kantāraddhānapakkhandā = Kantāraddhānapakkhantā (Sī)     |           |
| Kantāraddhānapakkhannā (Syā)                             | 124       |
| Kammassakatañāṇaṁ                                        |           |
| saccānulomikañāṇaṁ = Kammassakataṁ ñāṇaṁ saccānulomik    | am        |
| ñāṇaṁ (Sī, Ka) Ñāṇavibhaṅgepi.                           | 145       |
| Kamettha = Kam tattha ( $S\bar{i}$ , Ka)                 | 234       |
| Karavīkarutamañjughoso = Karavikarudamañjussaro (Syā)    | 353       |
| $Kareyya = Kare (S\bar{\imath})$                         | 274       |
| Kalyāṇakā = Kalyāṇaputhujjanā (Syā)                      | 243       |
| Kaļopimukhā = Khaļopimukhā (Sī)                          | 327       |
| Kāmapalibodho = Kāmapalirodho (Sī, Ka)                   | 339       |
| Kālaṅkataṁ = Kālakataṁ (Sī, Syā)                         | 97        |
| $K\bar{a}$ ļamegho = $Ak\bar{a}$ lamegho ( $Sy\bar{a}$ ) | 276       |

| Nānāpāṭhā                                                                                                   | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ka ]                                                                                                      |           |
| Kivanto = kuvanto $(S\bar{i})$ $G\bar{i}$ vanto $(Sy\bar{a})$                                               | 371       |
| $Kivanto = G\bar{i}vanto (Sy\bar{a})$                                                                       | 371       |
| Kukkuccañcupacchinde = Kukkucciyūpacchinde (Syā)                                                            | 399       |
| Kutto = Kuddo (Si)                                                                                          | 276       |
| Kuṭhārīhi = Kudhārīhi (Syā, Ka)                                                                             | 317       |
| $Kubbati = Kurute (Sy\overline{a})$                                                                         | 204       |
| Kumbhathūṇaṁ = Kumbhathūnaṁ (Sī, Syā, Ka)                                                                   | 285       |
| Kummaggo = Kumaggo (Ka)                                                                                     | 325       |
| Kulānudayāya = Kulānuddayāya (Sī, Ka)                                                                       | 397       |
| Kuva $v\bar{a} = Kuhi\dot{m} v\bar{a} (S\bar{\imath}) Kuva\dot{m} v\bar{a} (Sy\bar{a}) Kutha v\bar{a} (Ka)$ | 394       |
| Kokilāyeva = Kokiliyāva (Syā)                                                                               | 405       |
| Komārabhaccam = Komāratikiccham (Syā) Komārasaccam (Ka)                                                     | 330       |
| Korajikakorajiko = Korañjikākorañjiko (Sī)                                                                  | 174       |
| [ Kha ]                                                                                                     |           |
| Khantim na kubbaye = Khantimakubbaye (bahūsu)                                                               | 337       |
| Khalitasiro = Khalitamsiro (Sī) Passa Am 1. 137 piṭṭhe.                                                     | 93        |
| Khārāpatacchikampi = Khārāpaṭicchakampi (Ka)                                                                | 120       |
| Khittacittā = Ukkhittacittā (Syā)                                                                           | 216       |
| [ Ga ]                                                                                                      |           |
| Gaṇa'ssa = Gaṇossa (Sī)                                                                                     | 354       |
| Gatakittisaddasiloko = Bhaṭakittisaddasiloko (Syā)                                                          | 355       |
| $Gatiy\bar{a} = Gatiyo (Sy\bar{a})$                                                                         | 192       |
| Gadhite ganthite = Gathite ganthite (bahūsu)                                                                | 256       |
| Gabbhaṭṭhitimūlakena = Gabbheṭhitimūlakena (Ka)                                                             | 319       |
| Garum karonti = Garukaronti (Sī, Syā)                                                                       | 56        |
| $Gav\bar{a} = G\bar{a}vo(Ka)$                                                                               | 8         |
| Gahapati = Thapati (Sī, Syā) evamuparipi.                                                                   | 68        |

| Nānāpāṭhā                                                     | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ga ]                                                        |           |
| Gāham = Attagāham (Sī, Ka)                                    | 83        |
| Gāhaṁ jaho = Gāhajaho (Sī, Syā) Attagāhaṁjaho (Ka)            | 69        |
| [ Gha ]                                                       |           |
| Ghaṭṭayantā = Ghaṭṭamānā (Sī, Ka) Khu 1. 411 piṭṭhepi.        | 159       |
| [ Ca ]                                                        |           |
| Cakkhu = Cakkhum (Sī, Ka)                                     | 163       |
| Cakkhu ca = Cakkhuñca (bahūsu)                                | 213       |
| Cakkhuviññāṇaṁ = Cakkhuviññāṇena (Sī, Syā)                    | 64        |
| Catūhākārehi = Catūhi kāraņehi (Syā)                          | 214       |
| Calakakunā = Balakkakunā (Syā)                                | 138       |
| Cāṭakasakuṇaṁ = Vātasakuṇaṁ (Syā) Cāpasakuṇaṁ (Ka)            | 67        |
| Cātumahārājikānam = Cātammahārājikānam (Sī, Syā)              | 91        |
| $C\bar{a}pi = V\bar{a}pi (S\bar{i}, Sy\bar{a})$               | 203, 212  |
| Ceva navīvadātā = Ceva navevadātā (Sī) Ce pana vivadātā (Syā) | 223       |
| [ Cha ]                                                       |           |
| Chatuk $k\bar{a} = Jatukk\bar{a}$ (Sī, Syā)                   | 58        |
| Chandam = Khantim (Ka)                                        | 257       |
| Cha munino = Cha munayo (Syā)                                 | 44        |
| [ Ja ]                                                        |           |
| Jaññāti = Jaññūti (Ka)                                        | 295       |
| $J\bar{a}gu = J\bar{a}tu (Sy\bar{a}) Jagu (Ka)$               | 3         |
| Jāniyāmāti = Jānissāmāti (Sī, Ka)                             | 215       |
| $J\bar{n}o = Jinne (S\bar{i}) Jinno (Sy\bar{a})$              | 345       |
| Jīvitāvoropano = Jīvitapanāsano (Syā)                         | 166       |

| Nānāpāṭhā                                                                           | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Þa ]                                                                              |           |
| Paheyya = Daheyya (Sī, Ka)                                                          | 347       |
| $ \bar{P}aho = \bar{P}aho (S\bar{I}, Sy\bar{a}) $                                   | 280       |
| [ Ta ]                                                                              |           |
| Tathiyanti = Tathiyanti (Syā)                                                       | 224       |
| Tathiyā = Tathivā (bahūsu)                                                          | 249       |
| $Tand\bar{\imath}ti = Tandinti (S\bar{\imath})$                                     | 295       |
| Tandī = Tandi (Sī, Syā, Ka)                                                         | 333       |
| Tanninnacittā = Tanninnā tañcittā (Ka)                                              | 335       |
| $Tarimsu = Atarimsu (Sy\bar{a})$                                                    | 362       |
| Tāmaliṁ = Kamaliṁ (Syā) Taṁmaliṁ (Ka)                                               | 120       |
| $Tibb\bar{a} = Tipp\bar{a} (Sy\bar{a})$                                             | 316       |
| Tibbānam = Tippānam (Sī, Syā)                                                       | 389       |
| Tīraṇapariññāya = Tiraṇapariññāya (Syā)                                             | 40        |
| Tīrayitvā = Tirayitvā (Ka)                                                          | 38        |
| $Te = T\bar{a} (Ka)$                                                                | 231       |
| $Tesa\dot{m} = Tena (S\bar{i})$                                                     | 102       |
| [ Tha ]                                                                             |           |
| Thaddhā = Baddhā (Ka) Khu 1. 270 piṭṭhe.                                            | 96        |
| Thiravādā = Dhīravādā (Syā)                                                         | 125       |
| Thullakumārīgocaro = Thūlakumārīgocaro (Syā, Ka)                                    | 377       |
| Thokam = Thokakam (Ka)                                                              | 33        |
| [ Da ]                                                                              |           |
| Dakamesim = Udakadāyito (Sī) Udakam anvāyikam (Syā)                                 | 14        |
| Dāsidāsā = Dāsīdāsā (Syā, Ka)                                                       | 87        |
| Dițthasutam mutesu = Dițthasute mutesu $(S\overline{\imath})$ Dițthasutamutesu $(K$ | a) 104    |

| Nānāpāṭhā                                                                                                   | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Da ]                                                                                                      |           |
| Diṭṭhiñca = Diṭṭhīsu (Sī, Syā, Ka)                                                                          | 149       |
| Diţţhiyāyako = Diţţhiyā (Sī, Syā) Khu 1. 411 piţţhepi.                                                      | 157       |
| Disam padhāvanti = Disampi dhāvanti (Syā)                                                                   | 318       |
| Dukhañcāpi = Dukkham vāpi (Syā)                                                                             | 215       |
| Dukkham domanassam = Dukkhadomanassam (Syā)                                                                 | 315       |
| Duppaññāpayo = Duppaññāpiyo (Sī)                                                                            | 253       |
| Dubbinivattāti = Dubbītivattāti (Sī, Syā, Ka)                                                               | 58        |
| Duruddharā = Duddharā (Ka)                                                                                  | 24        |
| Dussanīye = Dosanīye (bahūsu)                                                                               | 186       |
| [ Dha ]                                                                                                     |           |
| Dhankamivossajantīti = Dhankamivossajjanti (Syā)                                                            | 13        |
| Dhammakaraṇam = Dhammakarakam $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                       | 368       |
| [ Na ]                                                                                                      |           |
| Na nikkhame = Na nikkhami $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                                                         | 380       |
| Na palimpati = Na samlimpati (Syā)                                                                          | 42        |
| Na muggasūpyatāya = Na muggasuppatāya (Sī)                                                                  |           |
| Na muggasūpatāya (Syā)                                                                                      | 290       |
| Na limpati = Na lippati $(S\bar{\imath})$                                                                   | 39        |
| Na vaheyya = Na vuyheyya $(S\bar{i}, Ka)$                                                                   | 309       |
| Na hohisīti = Nahehisīti (Syā)                                                                              | 2         |
| $N\bar{a}n\bar{a} = N\bar{a}n\bar{a}ni$ (Ka)                                                                | 227       |
| Nānābhisaṅkhāre = Nānābhisaṅkhārehi (Syā)                                                                   | 114       |
| $N\bar{a}bhihamsati = N\bar{a}bhihasati (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                              | 186       |
| $N\bar{a}$ mamyev $\bar{a}$ 'vasissati = $N\bar{a}$ mamev $\bar{a}$ 'vasissati ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ ) | 98        |
| Nikkilesatthapucchā = Nikkhepatthapucchā (Sī, Ka)                                                           | 264       |
| $Nijig\bar{s}anat\bar{a}ya = Nijigi\dot{m}sanat\bar{a}ya (S\bar{\imath}, Sy\bar{a})$                        | 290       |
| Nidhīnamva = Nidhinamva (Ka)                                                                                | 404       |
| Ninhātapāpakanti = Ninahātapāpakanti (Sī)                                                                   | 261       |

| Nānāpāṭhā                                                                   | Piţţhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Na ]                                                                      |           |
| Ninhātapāpakanti = Nimnhātapāpakanti (Syā)                                  | 44        |
| Nibbattā ye ca = Nibbattāyeva (sabbattha)                                   | 32        |
| Nibbijjha imam = Nibbijjhimam (Syā) Nibbijja imam (Ka)                      | 188       |
| Nibbethiyam = Nibbedhiyam (Syā, Ka)                                         | 127       |
| Niyāmāvakkantim = Niyāmāvattantim (Ka)                                      | 243       |
| Niyyetha = $N\bar{i}$ yetha (Ka)                                            | 335       |
| $Niratt\bar{a} = Niratta\dot{m} (Sy\bar{a})$                                | 273       |
| Nisaṅkhati = Nisaṅkhiti (bahūsu)                                            | 350       |
| Nissayatā = Nissayanā (Ka)                                                  | 189       |
| Neva samsibbati = Neva sineti (Sī) Neva visīneti (Syā)                      | 16        |
| Nevācinati = Neva ācināti (Sī, Syā)                                         | 16        |
| Nhāyati = Nahāyati (Sī)                                                     | 176       |
| $Nh\bar{a}ru = Nah\bar{a}ru (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                          | 50        |
| [ Pa ]                                                                      |           |
| Pakampanam = Pakappanam (Syā, Ka)                                           | 339       |
| Pakkhahatam = Pakkhapādam (Ka)                                              | 67        |
| Pakkhepabandhanena $v\bar{a}$ = Pekkhabandhanena $v\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ ) | 315       |
| Pajappat $\bar{i} = Sa jappat\bar{i} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                 | 241       |
| Pajānanti = Pajānam (Sī, Ka) Pajā (Syā)                                     | 226       |
| Paññavantehi = Paññāvantehi (Sī, Syā)                                       | 144       |
| Pañhavimaṁsakāse = Pañhavimaṁsakā ye (Syā)                                  | 128       |
| Paţikacceva = Paţigacceva (Sī)                                              | 94        |
| Paṭikaṇṭakaṁ = Paṭibandhanaṁ (Sī)                                           | 311       |
| Paṭibhānena = Paṭibhāṇena (Sī, Syā, Ka)                                     | 52        |
| Paṭivāpetvā = Paṭivāsetvā (Ka)                                              | 334       |
| Paţisenikattā = Paţisenikatā (Ka)                                           | 135       |
| Paţisenimkaronti = Paţiseni karoti (Syā)                                    | 311       |
| Paṭiggaṇhāti = Paṭigaṇhati (Sī)                                             | 368       |

| Nānāpāṭhā                                                                               | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                                                                                  |           |
| Patanato = Papatato $(S\bar{i})$                                                        | 93        |
| Pagāhati = Samgāhati (Ka)                                                               | 117       |
| Patthayāno = Patthayamāno (Syā)                                                         | 375       |
| Padānupubbatāmetam = Padānupubbatāpetam (Sī, Ka)                                        | 54        |
| Papātanam = Pavāhanam (Syā)                                                             | 266       |
| Pamohamāgā = Samohamāgā (Ka)                                                            | 149       |
| Pamuñcam = Pamukham (Sī, Syā)                                                           | 70        |
| Payirupāsanam = Payirupāsanā (Syā, Ka)                                                  | 369       |
| Paracitta $\bar{n}$ anena = Paracittavij $\bar{n}$ anana $\bar{n}$ anena ( $S\bar{n}$ ) | 251       |
| Parapaṭibaddhagū = Parapaṭibandhagū (Ka)                                                | 250       |
| Parapiṭṭhimaṁsikatā = Piṭṭhimaṁsikatā (Ka)                                              | 303       |
| Paramatthagarukoti = Sadatthagarukoti (Sī, Syā)                                         | 291       |
| Paramayonam = Pīnam (Syā)                                                               | 120       |
| Paricchādanā = Paṭicchādanā (Sī, Ka)                                                    | 295       |
| Paripucchitā = Paripucchitam (Sī) Paripucchako (Syā)                                    | 180       |
| Paribāhirā = Paṭibāhirā (Ka)                                                            | 368       |
| Pariyanto = Pariyatto (Syā, Ka)                                                         | 317       |
| Pariyādiyanavacanametam = Paridāyavacanametam (Syā)                                     | 31        |
| Parivattati = Parivattanti (Ka)                                                         | 278       |
| Parisaggato = Parisagato (Sī, Ka)                                                       | 309       |
| Palālasanthāro = Palāsasanthāro (Sī, Syā)                                               | 371       |
| Paligedho = Paligedho (Sī)                                                              | 6         |
| Pavasanti = Samvasanti (Syā) Natthi Sīhaļa-potthake.                                    | 78        |
| Pavitakkamāgamā = Pavitakkamāgama (Sī) Savitakkamāgamā (Ka                              | 136       |
| Pavibhaji = Paṭibhaji (Sī, Syā)                                                         | 383       |
| $Pavisa = Pavisatha (S\bar{i})$                                                         | 176       |
| Pavedhat $\bar{i}$ = Sa vedhat $\bar{i}$ (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ )                  | 241       |
| Pasaṭṭhatta $\dot{m}$ = Passaddha $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                             | 351       |
| Pahīyati = Pahiyyati (Ka)                                                               | 95        |

| Nānāpāṭhā I                                                                                     | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                                                                                          |           |
| Paļāsassa = Palāsassa (Sī, Ka)                                                                  | 53        |
| Pāpikam = Pāpakam (Sī)                                                                          | 240       |
| Pāpuṇi = Patto (Syā)                                                                            | 363       |
| Pāmojjam = Pāmujjam (Syā)                                                                       | 393       |
| $P\bar{a}va = P\bar{a}v\bar{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                           | 50        |
| Pāvuraṇā = Pāpuraṇā (Sī, Syā)                                                                   | 1         |
| Pāsārikā = Pāsanikā (Syā)                                                                       | 127       |
| Pidhīyati = Pithīyati (Sī, Syā)                                                                 | 318       |
| $P\bar{t}hamaddikat\bar{a}ya = Pitthimamsikat\bar{a}ya (S\bar{t}) Pitthimaddikat\bar{a}ya (Ka)$ | 290       |
| $P\bar{I}$ ļiyamāno = Rissamāno ( $S\bar{I}$ , $Sy\bar{a}$ )                                    | 326       |
| $Puthu = Puthu\dot{m} (S\bar{\imath})$                                                          | 221       |
| Puthujanānam = Puthuvacanānam (Sī, Syā)                                                         | 311       |
| Puthudiṭṭhiy $\bar{a}$ = Puthutitthiy $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ , Ka)                              | 234       |
| Punāpare = Athāpare (Syā)                                                                       | 408       |
| Pubbuļam = Bubbulakam (Sī) Pubbuļakam (Syā)                                                     | 321       |
| Purakkhatā = Purekkhatā (Sī, Ka)                                                                | 55        |
| Pekkhāyanabahulo = Okkhāyanabahulo (bahūsu)                                                     | 393       |
| Pokkharaṇīrāmaṇeyyakam = Pokkharaṇirāmaṇeyyakam (Syā)                                           | 297       |
| Ponobhavikā = Ponobbhavikā (Syā, Ka)                                                            | 54        |
| [ Pha ]                                                                                         |           |
| Pharusavācam nicchāraņo = Pharusavācanicchāraņo (Syā)                                           | 165       |
| $Ph\bar{a}su = Aph\bar{a}su\dot{m} (S\bar{i})$                                                  | 179       |
| Photayitvā = Potayitvā (Sī, Ka)                                                                 | 76        |
| [ Ba ]                                                                                          |           |
| Bandhe vibandhe $\bar{a}$ bandhe = Baddhe vibaddhe $\bar{a}$ baddhe (S $\bar{i}$ )              | 256       |
| Baddho = Bandho (Sy $\bar{a}$ , Ka)                                                             | 207       |
| Bahulīkaroti = Bahulimkaroti (Ka)                                                               | 401       |

| Nānāpāṭhā I                                                               | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ba ]                                                                    |           |
| $B\bar{a}lo = B\bar{a}lato (S\bar{i}, Ka)$                                | 224       |
| $B\bar{a}ha\dot{m} = A\dot{n}ga\dot{m} (S\bar{i})$                        | 88-9      |
| Bījanīhāro = Bījanihāro (Syā, Ka)                                         | 298       |
| Buddhasubodhim = Buddhasubuddhatam (Ka)                                   | 280       |
| Buddhānam sāvakānam = Buddhānam Buddhasāvakānam (Sī, Syā)                 | 28        |
| Byantimkareyyum = Byantīkareyyum (Sī, Syā)                                | 226       |
| Byādhikaṁ = Byādhitaṁ (Sī)                                                | 67        |
| Brahmuno $v\bar{a}$ = Brahmuno $v\bar{a}$ -pa- (Sī, Ka)                   | 181       |
| [ Bha ]                                                                   |           |
| Bhagandalāya = Bhagandalena (Ka)                                          | 35, 195   |
| Bhagavato = Bhagavatā (Sī, Ka)                                            | 365       |
| Bhaggakaṇḍakoti = Bhaggakaṇṭakoti (Sī, Syā)                               | 110       |
| Bhagg $\bar{a}$ = Bha $\dot{n}$ g $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ ) | 32        |
| Bhanganam = Ganganam (Sī, Syā)                                            | 326       |
| Bhaṅgalokaṁ = Aṅgalokaṁ (Sī) Aṅgaṇekaṁ (Syā)                              | 326       |
| Bhaddekarattavihāram = Bhaddekarattivihāram (Sī, Ka)                      | 386       |
| Bhadrena = Bhaddena ( $Sy\bar{a}$ )                                       | 361       |
| Bhāvitāni = Vibhāvitāni (Sī)                                              | 188       |
| Bhett $\bar{a}$ = Bhedo (Ka)                                              | 179       |
| Bhedādhippāyena = Bhedādhippāyo (bahūsu)                                  | 179       |
| Bhojane'mhi = Bhojane (Sy $\bar{a}$ )                                     | 42        |
| [ Ma ]                                                                    |           |
| $Maccheva = Macchova (S\bar{\imath})$                                     | 37        |
| Majjhanhikasamayam = Majjhantikasamayam (bahūsu)                          | 297       |
| Maññitaṁ = Maññitaṁ hi (Sī)                                               | 106       |
| Mattaṁ sa jaññā = Mattaṁ so jaññā (Syā)                                   | 396       |
| Manāpikānam = Manāpānam (Sī)                                              | 207       |
| Manāpike = Manāpiye (Sī, Ka)                                              | 208       |

| Nānāpāṭhā                                                     | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ma ]                                                        |           |
| Manussarāhasseyyakāni = Manussarāhaseyyakāni (Sī, Syā)        | 111       |
| Mahāsahassimpi = Tisahassimmahāsahassimpi (Sī, Ka)            | 277       |
| $Mahi\dot{m}s\bar{a} = Mahis\bar{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$    | 10        |
| Mahimsā = Gomahisā (Syā)                                      | 280       |
| Mahimsayuddham = Mahisayuddham (Sī, Syā)                      | 285       |
| $Mahesi = Mahesim (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                      | 263       |
| Māgaņḍiyāti = Māgandiyāti (Sī, Syā)                           | 141       |
| Mānavo = Māṇavo (Ka)                                          | 51        |
| Mānusikena = Mānusakena (Sī, Syā)                             | 370       |
| Migā viya asaṅghacārino = Māgadhā visaṅghacārino (Syā)        | 396       |
| Migavākkam, migavākkapāṭhakā = Migacakkam.                    |           |
| Migacakkapāṭhakā (Syā)                                        | 298       |
| Micchādiṭṭhi = Micchādiṭṭhī (Sī)                              | 178       |
| $Miyyati = M\bar{i}yati (S\bar{i})$                           | 90        |
| $Miyyare = M\bar{i}yare (S\bar{i})$                           | 318       |
| Mukhaḍiṇḍimakaṁ = Mukhadeṇḍimakaṁ (Sī, Syā)                   | 296       |
| Mukhabherikam = Mukhabheriyam (Syā)                           | 296       |
| Mukhabherulakam = Mukhabherulakam $(S\bar{i})$                | 296       |
| $Mukhullokik\bar{a}ti = Mukhullokak\bar{a}ti (S\bar{\imath})$ | 192       |
| Muccissāmi = Muñcissāmi (Sī)                                  | 207       |
| Munino = Munayo (Sī, Syā, Ka)                                 | 261       |
| Munimuninoti = Munimunino (Sī, Syā, Ka)                       | 261       |
| [ Ya ]                                                        |           |
| Yathā hi = Yathāpi (bahūsu)                                   | 347       |
| Yassime = Tassime $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                     | 55        |
| Yā evarūpā = Yo evarūpo (Syā)                                 | 129       |
| Yānīdhatthi = Yānipatthi (Sī, Syā) Khu 1. 360 piṭṭhepi.       | 72        |
| $Y\bar{a}$ 'ssa = $Y$ assa ( $Sy\bar{a}$ )                    | 392       |
| Yutto = Yutto samyutto $(S\bar{i})$                           | 119       |
| Ye cāpi = Ye vāpi (Syā)                                       | 201       |

| Nānāpāṭhā                                              | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------|-----------|
| [ Ra ]                                                 |           |
| $Rakhas\bar{a} = Rakkhas\bar{a} (Ka)$                  | 10        |
| Rattimkhittā = Rattikhittā (Sī) Khu 1. 56 piṭṭhe.      | 356       |
| Ratha'ssa $\dot{m}$ = Rathasse (S $\bar{i}$ )          | 345       |
| Rasesu = Rase ca $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$               | 182       |
| rāgavinibaddhañca =rāgavinibandhañca (Syā, Ka)         | 152       |
| $R\bar{a}gussada\dot{m} = R\bar{a}gussado (Sy\bar{a})$ | 275       |
| $Ruta\dot{m} = Ruda\dot{m} (Sy\bar{a})$                | 298       |
| Ruddhe = Rundhe ( $Ka$ )                               | 297       |
| Rusito = Dūsito (Sī, Syā, Ka)                          | 311, 396  |
| [ La ]                                                 |           |
| Lambikam = Lapilam (Sī) Lambilam (Syā) Labilam (Ka)    | 185       |
| Lālapanti = Sallapanti (Sī)                            | 29        |
| Leddūhipi = Lettūhipi (Ka)                             | 160       |
| Lohaḍḍhamāsova = Lohamāsova (Syā)                      | 355       |
| Lohitapittam = Lohitam pittam (Syā, Ka)                | 281       |
| [ Va ]                                                 |           |
| Vatañca = Vattañca (Syā) evamuparipi.                  | 50        |
| Vatthu = Vatthum (Sī, Ka)                              | 204       |
| Vassamvuttho = Vassamvuttho (Sī, Ka)                   | 352       |
| $V\bar{a}pi = C\bar{a}pi (S\bar{\imath})$              | 81        |
| Vijjāṭṭhānena = Vijjaṭṭhānena (Syā)                    | 52        |
| $Vidv\bar{a} = Viddh\bar{a} (Sy\bar{a})$               | 340       |
| Vidhamati = Vidhameti (Syā)                            | 4         |
| Vinakam = Navakam (Sī)                                 | 120       |
| Vippajahitvā = Paṭivinoditvā (Ka)                      | 406       |
| Vipariyesaggāho = Vipariyāsaggāho (Ka)                 | 87        |
| Vipekkhamāno = Pekkhamāno (bahūsu)                     | 400       |

| Nānāpāṭhā                                                      | Piṭṭhaṅkā |
|----------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Va ]                                                         |           |
| Vibhavañca = Vibhavaṁ (Sī, Ka) Khu 1. 357 piṭṭhepi.            | 54        |
| Viyārabbhā = Viyārambha (bahūsu)                               | 350       |
| Vivekaṭṭhakāyānaṁ = Vūpakaṭṭhakāyānaṁ (Syā)                    | 21, 265   |
| Vivekaṭṭhe = Vavakaṭṭhe (Sī) Anupakaṭṭhe (Syā)                 | 21        |
| Visiṭṭhaṁ = Viseṭṭhaṁ (Sī, Syā)                                | 77        |
| $V\bar{t}$ amaccharo = $V\bar{t}$ amacchero ( $S\bar{t}$ )     | 351       |
| Vītivattayīti = Vītivattīti (Ka)                               | 333       |
| Vīriyam = Viriyam (Sī, Syā)                                    | 295       |
| Vīsampi = Vīsatimpi (Sī)                                       | 357       |
| Vuddhipārihāni = Vuddhipārihānim (Sī)                          | 243       |
| $Ve = Ca (Sy\bar{a})$                                          | 405       |
| Vedhanti = Vedhenti (Syā)                                      | 37        |
| Veyyābyādhikānam = Veyyābādhikānam (Sī, Syā)                   | 397       |
| Vobhindantā = Te bhindantā (Ka)                                | 139       |
| Volokento = Olokento ( $S\bar{i}$ )                            | 359       |
| Vosaggo vosaggānuppādanam = Vossaggovossaggā                   |           |
| nuppādanam (bahūsu)                                            | 333       |
| Vohāro = Lokavohāro (Syā)                                      | 96        |
| [ Sa ]                                                         |           |
| Sakkurumāno garukurumāno = Sakkāramāno garukāramāno (Syā)      | 314       |
| Saccanti ca vādayanti = Saccanti pavādayanti (Syā)             | 236       |
| Santhavāni = Sandhavāni (Ka)                                   | 152       |
| Saddhammapūjāpi = Saddhammapūjā ca (Sī, Syā)                   | 249       |
| Sanniruddhant $\bar{a} = Sannirumbhent\bar{a} (S\bar{\imath})$ | 101       |
| Sannissitā = Patiṭṭhitā (Sī) Ānissitā (Ka)                     | 125       |
| Sampekkhāyanabahulo = Samokkhāyanabahulo (Sī, Syā)             | 393       |
| Sabbam tam = Sabbantam (Syā)                                   | 278       |
| Sabbamuparundhe = Sabbamuparuddhe ( $Sy\bar{a}$ )              | 267       |
| Sabbāpi -pa- diṭṭhiyo = Sabbepi titthiyā -pa- diṭṭhiyā (Syā)   | 231       |

| Nānāpāṭhā                                                                                              | Piṭṭhaṅkā |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Sa ]                                                                                                 |           |
| Sabbeva vādā = Sabbe pavādā (Syā)                                                                      | 249       |
| Sabbe vinicchaye = Sabbā vinicchitadiṭṭhiyo (Syā)                                                      |           |
| Sabbā vinicchiyadiṭṭhiyo (Ka)                                                                          | 236       |
| Sabhaggato = Sabhāgaggato (Sī, Ka)                                                                     | 309       |
| Samaṇamuṇḍikāputto = Samaṇo Maṇḍikāputto (Sī)                                                          | 68        |
| Sammaggatā = Samaggatā (Ka)                                                                            | 145       |
| Samatikkamīyati = Samatikkamiyyati (bahūsu)                                                            | 216       |
| Samathassa = Sam $\bar{a}$ dhissa (S $\bar{i}$ )                                                       | 408       |
| Samathassa ca so = Samathanimittassa so $(S_{\bar{i}}, K_a)$                                           | 408       |
| Sammuti = Sammati (Syā)                                                                                | 347       |
| Samupapanno = Sampatto (Syā, Ka)                                                                       | 354       |
| Samupapannam = Sampattam (bahūsu)                                                                      | 369       |
| Samudācaranti = Samudācārenti (Sī)                                                                     | 282       |
| Sayamva = Sayameva ( $Sy\bar{a}$ )                                                                     | 234       |
| Sarīsapānam = Sirimsapānam (Sī, Ka)                                                                    | 385       |
| $Sar\bar{s}apo = Sirimsapo (S\bar{i})$                                                                 | 6         |
| $S\bar{a}garamajjhupet\bar{a} = S\bar{a}garamajjhagat\bar{a} (Sy\bar{a})$                              | 335       |
| Sārentipi paccāsārentipi = Hārentipi paccāhārentipi (Sī, Ka)                                           | 317       |
| $S\bar{a}$ vento = $Y\bar{a}$ canto ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )                                       | 109       |
| Sikhābandham = Vasikkhābandham (Syā)                                                                   | 296       |
| $Sitv\bar{a} = Si\tilde{n}citv\bar{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                           | 15        |
| Sithilav $\bar{a}$ cat $\bar{a}$ = Mett $\bar{a}$ v $\bar{a}$ cakat $\bar{a}$ (Sy $\bar{a}$ )          | 303       |
| $S\bar{\imath}tibh\bar{u}to = S\bar{\imath}t\bar{\imath}bh\bar{u}to (S\bar{\imath})$                   | 123       |
| $S\bar{i}$ dantar $\bar{a}$ mah $\bar{a}$ samudd $\bar{a}$ = $S\bar{i}$ dantarasamuddo ( $Sy\bar{a}$ ) | 274       |
| Sukatadukkaṭāna $\dot{m}$ = Sukaṭadukkaṭāna $\dot{m}$ (Sī)                                             | 145       |
| Supatīti = Sappatīti (Ka)                                                                              | 6         |
| Suppārakam = Suppādakam (Ka) Suppāram (Syā)                                                            | 120, 326  |
| Susukābhaya $\dot{m}$ = Su $\dot{m}$ sukābhaya $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                               | 289       |
| Sūtigharepi = Pasūtighare (Syā) Sūtikaghare (Ka)                                                       | 92        |
| $S\bar{u}riyo = Suriyo (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                          | 264       |

#### Khuddakanikāye sattamabhāgapotthake

472

| Nānāpāṭhā                                     | Piṭṭhaṅkā |
|-----------------------------------------------|-----------|
| [ Sa ]                                        |           |
| Sekkhā = Sekhā (Sī, Syā, Ka)                  | 101       |
| Seṭṭhapaññā = Aggapaññā seṭṭhapaññā (Syā)     | 232       |
| So = So $ta\dot{m}$ (Sī)                      | 131       |
| Sobhanakam = Sobhanagarakam (Sī, Syā)         | 285       |
| Samvāso = Gharavāso (Syā)                     | 298       |
| Samyutā = Samohitā (Sī, Syā, Ka)              | 90        |
| Samvesetvā = Samvesitvā (Syā)                 | 317       |
| Samsayapakkhando = Samsayapakkhanno (Sī, Syā) | 263       |
| [ Ha ]                                        |           |
| Hatthāpalekhano = Hatthāvalekhano (Syā)       | 327       |
| Hāliddakāni = Haliddakānī (Sī)                | 152       |

# Khuddakanikāye sattamabhāgapotthake

# Mahāniddesapāļiyam

| Paṭhamapādā             | Piṭṭhaṅkā   | Paṭhamapādā             | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------|-------------|-------------------------|-----------|
| [ A ]                   |             | [ A ]                   |           |
| Akittayī vivaṭacakkhu   | 275, 284    | Anantarā ca ye bhaggā   | 32, 90    |
| Akkodhano asantāsī      | 165,        | Aniṭṭhurī ananugiddho   | 349, 350  |
|                         | 169         | Anidhānagatā bhaggā     | 32, 91    |
| Accayanti ahorattā      | 34, 92      | Anibbattena na jāto     | 32, 90    |
| Ajjhattamevu'pasame     | 273, 274    | Anejassa vijānato       | 350, 351  |
| Ajjhupekkhati kālena    | 408         | Annañca laddhā          |           |
| Aññam ito yā'bhivadanti |             | vasanañca kāle          | 396, 399  |
| dhammaṁ                 | 232, 233    | Annānamatho pānānam     | 289, 291  |
| Atisāradiṭṭhiyā so      |             | Appaṁ vata jāvitaṁ idar | in 90, 93 |
| samatto                 | 231         | Appam hi etam na alam   |           |
| Attam pahāya anupā-     |             | samāya                  | 237, 239  |
| diyāno                  | 83, 84      | Appamāyu manussānam     |           |
| Attadaņḍā bhayam jātam  | 315, 319    | Abalā nam balīyanti     | 9, 14     |
| Attanā hi katam pāpam   | 25          | Abhibhū hi so           |           |
| Atha tvam               |             | anabhibhūto             | 313, 315  |
| pavitakkamāgamā         | 136, 140    | Ayokapālamādittam       | 318       |
| Atha satthāni kurute    | 117, 119    | Asatañca satañca        |           |
| Athāparam pañca rajāni  |             | ñatvā dhammam           | 45, 261   |
| loke                    | 405, 407    | Assaddho akataññū ca    | 182       |
| Adassanato āyanti       | 33, 91      | [Ā]                     |           |
| Addasam kāma te mūlan   | a 2, 22     | Āguṁ na karoti          |           |
| Anatthajanano doso 12   | 2, 283, 374 | kiñci loke              | 155       |
| Anatthajanano moho      | 12,         | Ātaṅkaphassena khudāya  | ì         |
| ·                       | 283, 374    | phuṭṭho                 | 388, 389  |
| Anatthajanano lobho     | 12,         | Āthabbaṇaṁ supinaṁ      |           |
| ,                       | 283, 374    | lakkhaṇaṁ               | 297, 299  |

| Paṭhamapādā                                   | Piṭṭhaṅkā   | Paṭhamapādā               | Piṭṭhaṅkā   |
|-----------------------------------------------|-------------|---------------------------|-------------|
| [Ā]                                           |             | [E]                       |             |
| Āmāya dāsāpi bhavanti                         | heke 9      | Etamādīnavam natvā        | 121,        |
| Āsāya kasate khettam                          | 203         |                           | 122, 362    |
| [I]                                           |             | Etādisam ce ratanam       |             |
| Icchānidānā                                   |             | na icchasi                | 141         |
| bhavasātabaddhā                               | 22, 26      | Ete ca ñatvā upanissitāti | 219, 220    |
| Idam vadāmīti na tassa                        |             | Etena mevupāyena          | 408         |
| hoti                                          | 141, 143    | Ete vivādā samaņesu jāta  | ā 130, 131  |
| Idheva suddhim iti vada                       | •           | Etesu dhammesu vineyy     |             |
| 120                                           | 6, 233, 234 | chandam                   | 407, 410    |
| [ U ]                                         |             | Ettāvata'ggampi vadanti   | ŕ           |
| Uccāvacesu sayanesu                           | 371, 372    | heke                      | 218, 219    |
| Uttarāya ca bhittiyā                          | 317         | Evam kālavidū dhīro       | 409         |
| Udabindu yathāpi pokkl                        |             | Evampi viggayha           | .02         |
| Ildati āmāmati vati aanda                     | 105         | vivādayanti               | 221, 222    |
| Udeti āpūrati veti cando<br>Upayo hi dhammesu | 96, 345     | Esā namuci te senā        | 74          |
| upeti vādam                                   | 62, 64      |                           | , .         |
| Upakkhako sadā                                | 02, 04      | [0]                       |             |
| sato                                          | 186, 188    | Okam pahāya aniketa-      |             |
| Ubhosu antesu vineyya                         | ,           |                           | 2, 154, 155 |
| chandam                                       | 39, 42      | Okkhittacakkhu na ca      |             |
| [E]                                           |             | pādalolo                  | 399, 403    |
| Ekam hi saccam na                             |             | Osāne tveva byāruddhe     | 323, 324    |
| dutīyamatthi                                  | 226, 227    | [ Ka ]                    |             |
| Ekāyanam jātikhayantad                        | · ·         | Kam nu sattoti pacceti    | 347         |
| Eko pubbe caritvāna                           | 112, 114    | Kam so sikkham samādā     | āya 381,    |
| Etañca dhammamaññāya                          | a 312, 313  |                           | 382         |
| Etadaññāya medhāvī                            | 4           | Kati parissayā loke       | 372, 376    |

| Paṭhamapādā               | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā            | Piṭṭhaṅkā  |
|---------------------------|-----------|------------------------|------------|
| [ Ka ]                    |           | [ Kha - Ga ]           |            |
| Kathamdassī kathamsīlo    | 161       | Khettam vatthum hiraññ | aṁ vā 8, 9 |
| Katham sametassa vibho    | ti        | Gedham brūmi mahogho   | oti 339    |
| rūpaṁ                     | 215, 216  | _                      |            |
| Kadariyātapanā ghorā      | 317       | [ Ca ]                 | 207 200    |
| Kayavikkaye na            |           | Cakkhūhi neva lola'ssa | ,          |
| tiṭṭheyya                 | 301, 304  | Catukkaṇṇo catudvāro   | 317        |
| Kasmā nu saccāni vadan    | ti        | Cirassam vata passāma  | 346        |
| nānā                      | 227, 228  | Cudito vacībhi sati-   |            |
| Kāmam kāmayamānassa       | 1, 3      | mābhinande             | 404, 405   |
| Kāmā te paṭhamā senā      | 73,       | Cullāsītisahassāni     | 32, 90     |
|                           | 135, 259  | Corā haranti rājāno    | 4          |
| Kāmesu giddhā pasutā-     |           | [ Cha - Ja - Jha       | 1          |
| pamūļhā                   | 27, 29    | -                      | _          |
| Kāyamunim vācāmunim       | 44, 261   | Chadanamhā samuṭṭhāya  | a 318      |
| Kāle paggaņhati cittam    | 408       | Chandānidānāni piyāni  | 201 202    |
| Kimsū asissam kuva vā     |           | loke                   | 201, 203   |
| asissam                   | 394, 396  | Chando nu lokasmim     |            |
| Kiñcāpi te tam jalatī vim | ānam 322  | kutonidāno             | 203, 204   |
| Kimhi pahamsanākālo       | 408       | Jātavedasamo kāyo      | 318        |
| Kutopahūtā kalahā         |           | Jānāmi passāmi tatheva |            |
| vivādā                    | 196, 198  | etaṁ                   | 251, 252   |
| Kuddho attham na janati   | 12, 283,  | Jīno ratha'ssam maņi-  |            |
|                           | 374       | kuṇḍale ca             | 345        |
| Kuhā thaddhā lapā siṅgī   | 97, 299   | Jīvitam attabhāvo ca   | 32, 90     |
| Kodhāti mānassa vasam     | na        | Jhāyī na pādalola'ssa  | 291, 294   |
| gacche                    | 391, 392  |                        | ,,         |
| Kodho mosavajjañca kat    | haṁ-      | [ Ta ]                 |            |
| kathā ca                  | 206, 210  | Tam Buddham asitam     |            |
| Kyāssa byappathayo        |           | tādiṁ                  | 363, 370   |
| assu                      | 376, 381  | Tam brūmi upasantoti   | 190, 191   |

| Paṭhamapādā             | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā           | Piṭṭhaṅkā      |
|-------------------------|-----------|-----------------------|----------------|
| [ Ta ]                  |           | [ Da ]                |                |
| Tam vāpi gantham kusal  | ā         | Diţţhiñca nissāyanu-  |                |
| vadanti                 | 81, 82    | pucchamāno            | 149, 150       |
| Taṇhādutiyo puriso      | 362       | Ditthimpi lokasmim    |                |
| Tattha satthā mahāluddā | 318       | na kappayeyya         | 82, 83         |
| Tattha sikkhānugīyanti  | 330, 332  | Diţţhīnivesā na hi sv | āti-           |
| Tamūpanissāya           |           | vatt <del>ā</del>     | 57, 59         |
| jigucchitam vā          | 244, 245  | Ditthena ce suddhi n  | arassa         |
| Tasmā jantu sadā sato   | 14, 17    | hoti                  | 65, 66         |
| Tasmā hi sikkhetha      |           | Ditthe sute sīlavate  | ,              |
| idheva jantu            | 29, 34    | mutevā                | 229, 230       |
| Tassa ayomayā bhūmi     | 317       | Disvāna taṇhaṁ arat   | •              |
| Tassa ce kāmayānassa    | 3, 4      | ragañca               | 140, 141       |
| Tassāyam pacchimako     |           | Dukkhameva hi sam     | ŕ              |
| bhavo                   | 17, 366   | Dūre santo pakāsent   |                |
| Tassīdha diṭṭhe va sute |           | Doso rajo na ca pana  |                |
| mute vā                 | 85, 86    | reņu vuccati          | 406            |
| Tādisam bhajamānassa    | 404       | ·                     |                |
| Tiṇakaṭṭhasamam lokam   | 347       | [ Dha - Na ]          |                |
| Te nibbutim āsisa-      |           | Dhonassa hi natthi k  | uhiñci         |
| mānasā dadanti          | 335       | loke                  | 59, 62         |
| Te vādakāmā parisam     |           | Dhono na hi tena      |                |
| vigayha                 | 126, 127  | maññati               | 105, 107       |
| Tesam maccuparetānam    | 93        | Na kappayanti na      |                |
| [ Tha - Da ]            |           | purekkharonti         | 75, 76, 87, 90 |
| Theyyam na kāre na      |           | Na ca katthiko siyā   |                |
| musā bhaņeyya           | 389, 391  | bhikkhu               | 304, 309       |
| Dakkhiņāya ca bhittiyā  | 318       | Na ca kenaci koci     |                |
| Dantam nayanti samitim  | 187       | hāyati                | 33, 91         |
| Daharā ca mahantā ca    | 93        | Na tassa adiṭṭhamidh  | atthi          |
| Dițțhāpi sutāpi te janā | 98, 99    | kiñci                 | 280, 360       |

| Paṭhamapādā              | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā              | Piṭṭhaṅkā   |
|--------------------------|-----------|--------------------------|-------------|
| [ Na ]                   |           | [ Na ]                   |             |
| Na tassa puttā pasavo    | 191, 192  | Niddam tandim sahe       |             |
| Na te tato nikkhamitum   | 318       | thīnaṁ                   | 333, 335    |
| Na diṭṭhiyā na sutiyā na |           | Niddam na bahulīkarey    | ya 294, 297 |
| ñāṇena                   | 144, 147  | Nindāya nappavedheyya    | a 299, 301  |
| Na paṇḍitā upadhisukhas  | ssa       | Nidhīnamva pavattāram    | •           |
| hetu                     | 334, 335  | Nibbattānañca dhammā     |             |
| Na brāhmaṇassa           |           | Nirāsatti anāgate        | ŕ           |
| paraneyyamatthi          | 250, 251  | Nivissavādī na hi subbi- |             |
| Na brāhmaņo aññato       |           | nāyo                     | 253, 254    |
| suddhimāha               | 66, 69    | No ce kira diṭṭhiyā na   | 233, 234    |
| Na brāhmaņo kappamup     | eti       | •                        | 147 140     |
| saṅkhā                   | 254, 255  | sutiyā na ñāṇena         | 147, 148    |
| Na me dittho ito         |           | [ Pa ]                   |             |
| pubbe                    | 352, 354  | Pakappitā saṅkhatā       |             |
| Na monena munī hoti      | 45, 261   | yassa dhamm <del>ā</del> | 55, 57      |
| Na vāhametam tathiyant   | i         | Pacchimāya ca bhittiyā   | 317         |
| brūmi                    | 224, 225  | Pajjena katena attanā    | 54          |
| Na vedagū diṭṭhiyā na    |           | Pañcannam dhīro bhayā    | inaṁ        |
| mutiy <del>ā</del>       | 157, 159  | na bhāye                 | 385, 387    |
| Na saññasaññī na         |           | Pañcamī thinamiddham     | •           |
| visaññasaññī             | 216, 217  | Paññaṁ purakkhatvā       |             |
| Na samesu na omesu       | 351, 352  | kalyāṇapīti              | 393, 394    |
| Na hi etehi yānehi       | 187       | Paṇḍitoti samaññāto      | 119, 121    |
| Na heva saccāni bahūni   |           | Patirūpako mattikākuņḍ   |             |
| nānā                     | 228, 229  | Patilīnacarassa          | aiova 333   |
| Nāmañca rūpañca paţicc   |           | bhikkhuno                | 100 102     |
| phasso                   | 213, 215  |                          | 100, 102    |
| Nāsissam na pivissāmi    | 51, 380   | Patilīno akuhako         | 172, 179    |
| Nāham sahissāmi pamoc    | •         | Patthayamānassa hi       | 245 245     |
| Nikkuhā nillapā dhīrā    | 97, 299   | jappitāni                | 245, 246    |

| Paṭhamapādā               | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā                      | Piṭṭhaṅk <del>ā</del> |
|---------------------------|-----------|----------------------------------|-----------------------|
| [ Pa ]                    |           | [ Pha ]                          |                       |
| Paradhammikānampi na      |           | Phandamānam pajam                |                       |
| santaseyya                | 387, 388  | disvā                            | 319, 321              |
| Paramanti ditthīsu        |           | Phalānamiva pakkānam             | 93                    |
| paribbasāno               | 78, 79    | Phassanidānam sātam              |                       |
| Parassace                 |           | asātaṁ                           | 211, 212              |
| dhammamanānujānaṁ         | 222, 223  | Phassena yadā phutthass          | sa 288, 289           |
| Parassa ce vambhayitena   |           | Phasso nu lokasmim               |                       |
| hīno                      | 248, 249  | kutonidāno                       | 212, 213              |
| Parassa ce hi vacasā nihī | ino 232   | [D. Di. 1                        | ,                     |
| Pasamsito vā pana tattha  |           | [ Ba - Bha ]                     |                       |
| hoti                      | 131, 132  | Bāhitvā sabbapāpakāni            | 66                    |
| Passam naro dakkhati      |           | Bhikkhuno vijigucchato           | 3/0, 3/1              |
| nāmarūpaṁ                 | 252, 253  | [ Ma ]                           |                       |
| Passāmi loke              |           | Magadham gatā Kosalar            | n gatā 396            |
| pariphandamānam           | 34, 37    | Maccunābbhāhato loko             | 322                   |
| Passāmi suddham paramam   |           | Majjhe yathā samuddassa 274, 275 |                       |
| arogaṁ                    | 64, 65    | Mamāyite passatha                |                       |
| Pāpāni parivajjeti        | 45, 261   | phandamāne                       | 37, 39                |
| Piyappahūtā kalahā        |           | Maraņenapi tam pahīyat           | i 95, 97              |
| vivādā                    | 198, 200  | Methunamanu-                     |                       |
| Piyā su lokasmim          |           | yuttassa 10'                     | 7, 110, 112           |
| kutonidānā                | 200, 201  | Mūlam papancasankhāy             | a 267, 271            |
| Pucchāmi tam              |           | Mūļho attham na jānāti           | 12,                   |
| Ādiccabandhu              | 263, 267  |                                  | 283, 374              |
| Pubbāsave hitvā           |           | Mosavajje na niyyetha            | 309, 310,             |
| nave akubbam              | 257, 259  | 33 2 2                           | 335, 337              |
| Pubbeva maccam vijahanti  |           | Moho rajo na ca pana             | ,                     |
| bhogā                     | 96, 345   | reņu vuccati                     | 406                   |
| Puratthimāya bhittiyā     | 317       | ·                                |                       |
| Puratthimenapi dhāvanti   |           | [ Ya ]                           |                       |
| Purāṇam nābhinandeyya     | · ·       | Yam kiñci                        | 071 070               |
| Purimam pahāya aparam     |           | dhammamabhijaññā                 | 271, 272              |
| sitāse                    | 70        | Yam tam apucchimha               | 017 010               |
| Pekkhataññeva ñātīnam     | 93        | akittayī no                      | 217, 218              |

| Paṭhamapādā             | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā              | Piṭṭhaṅkā  |  |
|-------------------------|-----------|--------------------------|------------|--|
| [ Ya ]                  |           | [ Ya ]                   | [ Ya ]     |  |
| Yam pubbe tam visosehi  | 343, 344  | Yena sallena             |            |  |
| Yam yam disam padhāva   | anti 318  |                          | 224 220    |  |
| Yathā ninnā pavattanti  | 32, 91    | otiņņo                   | 324, 330   |  |
| Yathāpi kumbhakārassa   | 93        | Ye niruddhā marantassa   | 32, 90     |  |
| Yathā hi aṅgasambhārā   | 347       | Yeneva bāloti            |            |  |
| Yadattanī passati       |           | paraṁ dahāti             | 230        |  |
| ānisaṁsaṁ               | 79, 81    | Yehi vivitto             |            |  |
| Yamassa vādam           |           | vicareyya loke           | 155, 157   |  |
| parihīnamāhu            | 128, 129  |                          | 133, 137   |  |
| Yamāhu dhammam          |           | Yo attano sīlavatāni     |            |  |
| paramanti eke           | 246, 247  | jantu                    | 50, 53     |  |
| Yamāhu saccam tathiyan  |           | Yo kāme parivajjeti      | 4, 8       |  |
| eke                     | 225, 226  | Yodha kāme accatari      | 341, 343   |  |
| Yaso kitti ca yā pubbe  | 114, 116  | Yo ve kāle asampatte     | 405        |  |
| Yassa natthi idam meti  | 346, 349  | _                        |            |  |
| Yassa nissayatā natthi  | 189, 190  | [ Ra ]                   |            |  |
| Yassa loke sakam        |           | Rāgo ca doso ca          |            |  |
| natthi                  | 194, 196  | itonidānā 13.            | , 284, 375 |  |
| Yassindriyāni bhāvitāni | 188       | Rāgo rajo na ca pana     |            |  |
| Yassūbhayante paṇidhīd  |           | reņu vuccati             | 406        |  |
| natthi                  | 84, 85    |                          |            |  |
| Yā unnatī sā'ssa        | 100 100   | Rittassa munino carato   | 123, 124   |  |
| vighātabhūmi            | 132, 133  | [ La ]                   |            |  |
| Yā kācimā sammutiyo     | 220 240   | Lābhakamyā na sikkhati   | 182, 186   |  |
| puthujjā                | 239, 240  | Lābho alābho             | 102, 100   |  |
| Yutto kathāyam parisāya |           |                          | 222        |  |
| majjhe                  | 127, 128  | yaso ayaso ca            | 323        |  |
| Ye kecime               | 006 007   | Lābho siloko             |            |  |
| diṭṭhiparibbasānā       | 236, 237  | sakkāro                  | 74         |  |
| Ye diṭṭhimuggayha       | 124 125   | Līne cittamhi paggāho    | 408        |  |
| vivādayanti             | 134, 135  | Luddho attham na jānāti  | 12,        |  |
| Yena nam vajjum         | 102 102   | 2400110 attrium na junut |            |  |
| puthujjanā              | 192, 193  |                          | 283, 374   |  |

| Paṭhamapādā                | Piṭṭhaṅkā   | Paṭhamapādā              | Piṭṭhaṅkā |
|----------------------------|-------------|--------------------------|-----------|
| [ La - Va ]                |             | [ Sa ]                   |           |
| Lobho doso                 |             | Saṅkappehi pareto so     | 116, 117  |
|                            | 3, 283, 375 | Sace cuto sīlavatato     | 110, 11.  |
| Vadanti ve                 |             |                          | 241 242   |
|                            | 47, 48      | hoti                     | 241, 242  |
| Varamassatarā dantā        | 187         | Saccanti so brāhmaņo     |           |
| Vijigucchamānassa yadidam  |             | kiṁ vadeyya              | 151       |
| phāsu                      | 382, 385    | Saccā avokkamam muni     | 339, 340  |
| Vidhāsu na vikampanti      | 188         | Sacco siyā appagabbho    | 332, 333  |
| Vinicchayā yāni            |             | • • • •                  | ŕ         |
| pakappitāni                | 143, 144    | Saññam pariñña vitareyy  |           |
| Vinicchaye ṭhatvā          |             | oghaṁ                    | 43, 46    |
| sayam pamāya               | 235, 236    | Saññāvirattassa na       |           |
| Vivekaññeva sikkhetha      | 122, 123    | santi ganthā             | 159, 161  |
| Visenikatvā pana           |             | Satto guhāyaṁ bahunābhi- |           |
| ye caranti                 | 135, 136    | channo                   | 17, 22    |
| Vissajja ganthāni munīd    |             |                          | ŕ         |
| loke                       | 256, 257    | Sadevakassa lokassa      | 354, 363  |
| Vītagedho amaccharī        | 193, 194    | Saddhammapūjāpi nesari   | 1         |
| Vītataņho purābhedā        | 162, 164    | tatheva                  | 249       |
| Vedāni viceyya<br>kevalāni | 70 150      | Santo ca bhikkhu abhinil | obu-      |
| Kevalalli                  | 72, 158     | tatto                    | 53, 55    |
| [ Sa ]                     |             | Sandiţţhiyā ceva         | ,         |
| Sakam sakam diṭṭhi-        |             |                          | 222 224   |
| paribbasānā                | 220, 221    | navīvadātā               | 223, 224  |
| Sakam hi dhammam           |             | Sabbattha munī anissito  | 102, 104  |
| paripuṇṇamāhu              | 247, 248    | Sabbaso nāmarūpasmim     | 344, 346  |
| Sakañhi diṭṭhim            |             | Sabbo ādīpito loko       | 323       |
| kathamaccayeyya            | 48, 50      | Samatittikam anavasesan  |           |
| Sakāyane vāpi daļham       |             |                          |           |
| vadāno                     | 234, 235    | Samantamasāro loko       | 321, 323  |

| Paṭhamapādā              | Piṭṭhaṅkā   | Paṭhamapādā             | Piṭṭhaṅkā  |
|--------------------------|-------------|-------------------------|------------|
| [ Sa ]                   |             | [ Sa ]                  |            |
| Samo visesī uda vā nihīn | no 150      | Sīluttamā saññamenāhu   |            |
| Sampahattham yadā citta  | am 408      | suddhiṁ                 | 240, 241   |
| Sayam samādāya vatāni    |             | Suññato lokam           |            |
| jantu                    | 71, 73      | avekkhassu              | 346        |
| Sa ve vidvā sa vedagū    | 340, 341    | Sutvā rusito            |            |
| Sa sabbadhammesu viseni- |             | bahum vācam             | 311, 312   |
| bhūto 73, 73             | 5, 259, 263 | Suddhadhammasamupp      | ādam 347   |
| Sātam asātañca kuto-     |             | Supinena yathāpi saṅgat | tam 97, 98 |
| nidānā                   | 210, 211    | Sūro yathā rājakhādāya  |            |
| Sātam asātanti yamāhu    |             | puṭṭho                  | 133, 134   |
| loke                     | 205, 206    | Seyyo na tena           | ŕ          |
| Sātiyesu                 |             | maññeyya                | 272, 273   |
| anassāvī                 | 179, 182    | Sele yathā pabbata-     | ,          |
| Sādhu caritakam sādhu    |             | muddhanitthito          | 280, 360   |
| sucaritam                | 396         | Sokapparidevamacchara   | •          |
| Sīmātigo brāhmaņo        |             | Socanti janā mamāyite   | 94, 95     |
| tassa natthi             | 76, 78      |                         | , , , , ,  |
| Sīlabbatam vāpi pahāya   |             | [ Ha ]                  |            |
| sabbam                   | 243, 244    | Heṭṭhato ca samuṭṭhāya  | 318        |

### Khuddakanikāye Mahāniddesapāļiyam

### Sodhanapattam

| Piţţhe | Pantiyam | Asuddhapāṭho | Suddhapāṭho                                                          |
|--------|----------|--------------|----------------------------------------------------------------------|
| 45     | 7        | Pūjito yo    | Pūjanīyo                                                             |
| 45     | 5        |              | Asatañca satañca ñatvā dhammanti gāthā Khu 1. 360 piṭṭhe passitabbā. |